




Proyecto comisariado por
Lidón Sancho Ribés

Textos
Pepe Beas
Lidón Sancho Ribés

Fotografías
Pepe Beas

Traducción
Irene Sancho García

Diseño Gráfico
Llar Digital

Imprime
Llar Digital

© de los textos. Los autores
© de las imágenes. Pepe Beas

ISSN: 1888-9719

Proyecto de Coll Blanc, espai de art para The Solo Project  Basel 2015. pepebeas
Runa Uturunco





 9 

The reactivation of power from its sense of potency, strength, vigour.
The demand for more life, integrity and control has revived since the 

decline of power.
Just like ancient alchemists, we seek life beyond ourselves.                                
We create parallel beings to unburden ourselves of the worst and already 

lived.
The wickedness impregnated in our skin, tke sickness of our organs, the 

perturbation of our faces ….pictures projected on  awful  homunculus as a 
way of  crepuscular regeneration.

The same way that the old sorcerer dances its ancestral ritual in order to 
achieve 

transformation into a frightening Runa Uturunco that can restore its spirit 
of power. Fascination  for  bestiality, animal strength, the supremacy of the 
puma ...

A last dance of the old  Quechua  Indian,  who now is an old man using 
images of his own skin as an act of contemporary creation in order to build 
that  duplicity which enables him to get the long-awaited regeneration.

La reactivación del poder desde su acepción de potencia, fuerza, vigor.
Desde el declive del poder resurge la exigencia de más vida, entereza, 

dominio.
Al igual que antiguos alquimistas buscamos  vida más allá de nosotros 

mismos. Creamos seres paralelos en donde descargar lo peor y ya vivido.
La maldad impregnada en nuestra piel, la dolencia de nuestros órganos,  

la perturbación de nuestro rostro.... imágenes proyectadas sobre terribles 
homúnculos a modo de regeneración crepuscular.

De la misma forma que el viejo brujo danza su ancestral ritual para alcanzar 
su conversión en un temible Runa Uturunco que le devuelva el aliento del 
poder.

Fascinación por la bestialidad,  la fuerza animal, la supremacía del puma... 
un último baile del  viejo indio quechua que es hoy un anciano  que  utiliza 

las imágenes de su propia piel , como acto de creación contemporánea,  para 
construir esa duplicidad que le permita la  ansiada regeneración.

Pepe Beas

Pepe Beas





 13 

La línea que separa al bien del mal no pasa a través de los estados, 
ni de las clases, ni de los partidos políticos, 

sino directamente a través de cada corazón humano.

Aleksandr Solzhenitzyn1

1	 SOLZHENITZYN, Aleksandr (2005): Archipiélago Gulag I. Barcelona. Historia, Tiempo de memoria, Tusquets Editores.



 15 

La sociedad occidental teme 
al mal. A pesar de sus múltiples 
adoraciones y bendiciones que esa 
misma sociedad le ha otorgado, 
el miedo a que la oscuridad entre 
en el corazón del ser humano es 
poderosa y firme.

Poco podemos hacer por evitar 
la maldad. Durante siglos, las 
instituciones religiosas nos han 
querido dar pautas para luchar 
contra ella. Como plaga, como 
pecado, como infiel...la maldad 
se ha versionado en muchas 
facetas y castigos pero lo hemos 
vivido más como un límite 
que no debemos sobrepasar, 
esperando ser buenas ovejas en 
el redil. En ningún momento se 
nos ha presentado el mal tal y 
como es: una parte ineludible 
del ser humano, una porción del 
alma que siempre se mantiene 
en sombra y que, por nuestra 
ignorancia y desconocimiento total 
de sus mecanismos y trampas, 
alimentamos cada día.

Esa negrura del alma siempre ha 
sido conectada con la animalidad, 
asociando naturaleza a perversión, 



 17 

alegando que el mal no albergaría 
intervención alguna del individuo, 
eterna e ingenuamente puro. Y, 
así, con esa asociación simple en 
su planteamiento pero compleja 
en su propósito (eximirnos de toda 
culpa ante tanta violencia, entre 
otros puntos), hemos continuado 
construyendo nuestras sociedades 
ilustradas y modernas alejándonos 
del animal que llevamos dentro y 
rechazando a la naturaleza como 
irracional. 

Comenzamos dominando a todos 
los seres posibles de la Tierra como 
síntoma de poder, huyendo de los 
impulsos naturales; cuando ya lo 
logramos, comenzamos a esclavizar 
a todo aquel que considerábamos 
inferior. Y, cuando la ética 
conformó ya un brazo potente de 
crítica ante tales aberraciones en 
plena edad moderna,2 abolimos 
la esclavitud para pasar a ser más 
y mejor civilizados. Un espejismo 
que parecen haber aceptado todas 
las personas y que han obviado el 
hecho de que la animalidad sigue 
siendo rechazada y ubicada en 
personas y temas para el rechazo 
inconsciente global: las mujeres, la 
pobreza, o el mundo por conquistar; 
cualquier cosa que suponga para el 
poder una amenaza.

2	 La filosofía moderna comenzaba despuntar sobre 
los valores morales de las civilizaciones modernas y 
su responsabilidad para con las sociedades menores 
o «salvajes». Aunque el tono era harto patriarcal, la 
ética comenzaba a dar sus frutos. Ver: BERMUDO, José 
Manuel (1983): La Filosofía moderna y su proyección 
contemporánea: introducción a la cultura filosófica. 
Barcelona. Barcanova.



 19 

Escudándonos en el término 
civilizado, la conquista de América 
Latina no fue más que la prueba de 
que éramos cada vez más salvajes 
y más viscerales con nuestro 
entorno y con nuestros propios 
congéneres y que nada tenía que 
ver su tratamiento del bien y el mal 
con nuestras creencias. 



 21 

LA FALSA ESCISIÓN ENTRE 
NATURALEZA Y MORAL

Mientras Europa se preparaba 
para asentarse en el continente 
americano, los pobladores de 
la actual Latinoamérica vivían 
conforme a las leyes de la 
Naturaleza y sus dictámenes. Con 
un férreo planteamiento de los 
estamentos sociales y con una 
clara definición de la persona y su 
posición en la sociedad indígena, 
no existían equívocos sobre qué 
papel asumía cada miembro de la 
población debido a la pertenencia 
de familia o linaje. Concretamente 
en Argentina, los pobladores 
estaban conformados en una 
veintena de grupos étnicos, sus 
labores de agricultura y caza o 
recolección eran sus tareas básicas 
de supervivencia y vivían según sus 
creencias religiosas basadas en el 
politeísmo animista.3 Creían que 
todos los organismos ubicados en 
la Tierra, los árboles, los animales, 
los ríos, etc. eran una imagen 
3 Para ampliar información sobre la historia de 
Argentina recomendamos: SABORIDO, Jorge y 
PRIVITELLIO, Luciano de (2006): Breve historia de la 
Argentina. Madrid. Alianza.



 23 

verdadera de una divinidad que los 
había creado. Los ritos religiosos 
eran dictados por el brujo de la 
tribu, conocedor de las leyendas y 
formas de culto o de respeto que 
se debían ofrecer a los distintos 
elementos de la naturaleza. 

La población indígena agradecía a 
sus dioses mediante ceremonias en 
donde rogaban por el bien común 
de toda la comunidad y rezaban 
plegarias para pedir permiso a la 
naturaleza a utilizar sus recursos. 
Adoraban a sus brujos y confiaba 
plenamente sus cosechas, su 
alma y su familia bajo su poder 
protector frente al mal. Ese mal, 
quedaba reflejado en figuras 
concatenadas en la mitología 
como el Runa uturunco (el lengua 
quechua significa hombre puma) un 
ser fantástico que había hecho un 
pacto con lo oscuro y, bajo la forma 
animal de un puma, mataba a los 
humanos desprevenidos y aterraba 
a los pobladores de las tribus. Nada 
tenía que ver esta visión religiosa 
basada en los vínculos entre la 
tierra y el cielo y las fuerzas entre 
el bien y el mal con la religión de los 
conquistadores. 

Cuando la conquista comenzó 
en 1492 y llegó hasta tierras 
argentinas, la evolución que 
traían sus conquistadores para la 
población indígena parecía obvia 
incluso hoy. Con nuestra seguridad 
en términos civilizatorios, nuestra 
filosofía, nuestras normas sociales, 
nuestra ética y nuestra religión, 
pareciera que íbamos a mejorar esa 
sociedad que se asemejaba más a 



 25 

nuestros antepasados neolíticos 
que al hombre moderno.

Fue una arrogancia total creer 
en ese punto de vista. Y pareciera 
que la historia hubiese hecho 
justicia con todos esos libros de 
historia hablando de barbarie y de 
genocidio. Pero se detienen ahí, 
en la orilla del pasado, sin analizar 
las últimas consecuencias que son 
visibles hoy en día.

Toda sociedad tiene derecho a 
su evolución personal y particular, 
independientemente de si haya 
existido o no una intervención 
de otra civilización. Lo deseable 
siempre ha sido que ambas 
sociedades se enriquecieran de sus 
costumbres sin llegar a la sangre,  
aunque existen pocas sociedades 
que no tuviesen un choque 
violento de culturas antagónicas. 
Por ejemplo, la ruptura entre la 
evolución naturalista y chamanista 
de la Argentina precolonial y la 
religión católica con su sistema de 
monoteísmo impidió el desarrollo 
natural entre la visión violenta 
y animal del mundo en sus 
costumbres a la moral humana 
más compleja de muchos aspectos 
de la cultura quechua de la época 
antes de la conquista. Del mismo 
modo que la Europa oscura de la 
Edad Media tuvo que lidiar con 
sus demonios también lo hacían 
los asentamientos indígenas 
antes de conocer la existencia de 
civilizaciones tan distintas a la suya. 
Tenían sus modos de combatir el 
demonio mediante rituales e iconos 



 27 

como el Uturunco que concretaban 
el mal en un ser respetado por 
el pueblo debido a su conexión 
emocional con la naturaleza, el 
puma, y que les advertía –de 
manera igualmente eficaz que a las 
sociedades europeas la institución 
eclesiástica– de las consecuencias 
del pacto con la sombra.

Dicha evolución natural de sus 
creencias fue interrumpido, 
mezclándose con otros parámetros 
morales que lo primero que 
hicieron fue tachar de animalidad y 
salvajismo las religiones indígenas 
y el papel del brujo en las tribus 
se denostó como herejía. Les 
privamos del derecho a generar 
pensamientos complejos sobre 
sus creencias hacia un escalón que 
asumiese otros conceptos sociales 
y morales mientras a nosotros 
nadie vino a decirnos que la Santa 
Inquisición era una institución 
salvaje que quemaba inocentes 
en pos de una supuesta limpieza 
religiosa de la sociedad.4  

4	 Decimos supuesta pues no es la primera ni la 
última vez que se utilizarían mecanismos institucionales 
para perseguir algo más que herejes. Las disidencias 
y amenazas al poder establecido entraban dentro de 
dichas persecuciones. Prueba de ello lo encontramos 
en la siguiente obra: GACTO FERNANDEZ, Enrique (ed.) 
(2006): Inquisición y censura: el acoso a la inteligencia 
en España. Madrid. Dykinson.



 29 

EL MAL Y SUS LEYENDAS

Siempre el mal ha parecido más 
terrible fuera de nuestras fronteras. 
Incluso hoy en día, ese sentimiento 
de inseguridad se acrecienta más 
debido a las nueva herramienta 
utilizada por el poder: la biopolítica 
del miedo.5 En todo lo ajeno y lo 
desconocido vertemos nuestros 
miedos y pánicos, alejando la 
sensación de incertidumbre de 
nuestro círculos de seguridad para 
sentirnos protegidos y protegidas. 
Sin embargo, a pesar de que el 
Runa Uturunco es una leyenda 
alejada de nuestras costumbres 
europeas, también ha sido, en 
modo alguno, un elemento en el 
que abocar y personificar todo lo 
perverso y mortal del ser humano 
o sus energías circundantes, 
desconocidas también para los 
indígenas. Porque, desde cualquier 
punto geográfico del mundo existe 
5	 «El único modo [...] de movilizar activamente a la 
gente, es haciendo uso del miedo, constituyentemente 
básico de la subjetividad actual. Por esta razón, la 
biopolítica es en última instancia una política del 
miedo que se centra en defenderse del acoso o de la 
victimización potenciales». ZIZEK; Slavoj (2009): Sobre 
la violencia. Seis reflexiones marginales. Barcelona. 
Paidós, pp. 56.



 31 

otro lado al que tememos. Esa es 
una de las conexiones entre todas 
las personas: siempre se teme a 
algo y nadie está desprovisto de 
enemigos del bien.

La leyenda del Uturunco proviene 
del noroeste de Argentina, 
concretamente de la región 
de Chaco y viene a contar la 
transformación de un ser humano 
en puma o jaguar a través de un 
trozo de cuero o de piel del animal 
en el cual se revolcaba mientras 
lanzaba una invocación, vendiendo 
su alma al mal. El portador de la piel 
del animal solía ser una persona 
solitaria y ermitaña, habitante de 
los cerros y se le reconocía muchas 
veces porque en su cuerpo tenía 
manchas parecidas al animal que lo 
vinculaban. No podía desprenderse 
del trozo de cuero y sólo se lo podía 
arrebatar mientras el Uturunco 
permanecía dormido. En su forma 
animal, tenía cinco dedos en las 
garras y era difícil de matar, pues 
podía transformarse rápidamente 
a ser humano.

Tenía un apetito insaciable y 
mataba no sólo por supervivencia 
sino también por simple juego. 
Las tribus contaban cómo estos 
animales raptaban a sus mujeres 
jóvenes y las llevaban al lomo, 
conectando la animalidad con 
la feminidad. El Runa Uturunco 
podía dominar a la bestia, pero 
si se mantenía mucho tiempo 
transformado en ella, la bestia 
terminaba dominándolo a él 
y olvidaba para siempre su 
naturaleza humana.



 33 

Se ha afirmado que esa 
transformación de ser humano a 
bestia tenía que ver con un pacto 
con el diablo que, muchas veces, 
realizaba el brujo de la tribu o 
alguien conocedor de la invocación 
en lengua quechua. Sin embargo, 
una segunda teoría, más abocada a 
las creencias indígenas, interpreta 
que se trataba de un hechizo para 
dominar a la naturaleza. En la 
sociedad occidental la naturaleza 
siempre ha estado asociada al mal, a 
la irracionalidad, el mayor temor de 
lo civilizado. Sin embargo, el brujo 
quechua no tenía miedo de sus 
invocaciones porque naturaleza y 
perversidad no era una asociación 
posible para él. Posiblemente, 
la teoría de vender su alma al 
diablo en la leyenda del Uturunco 
proviniese de la influencia de la 
religión de los conquistadores, 
los cuales creían que la invocación 
quechua para convertirse en puma 
era rezar un credo al revés mientras 
se revolcaba en la piel del feroz 
animal. Y, a pesar de, generación 
tras generación la leyenda perdía su 
poder ancestral con la naturaleza, 
hoy en día continua la costumbre 
en América del Sur de no compartir 
el mate con una persona que haya 
sido atacada por un felino de 
grandes dimensiones, por miedo a 
contagiarse con su saliva.6

6	 BAJO, Cristina (2011): Tú, que te escondes. Buenos 
Aires. Editorial Sudamericana.



 35 

CONVIVIR
CON LA MALDAD

Las leyendas siempre han 
reflejado los deseos humanos. Y el 
arte ha conformado un territorio 
virgen y libre para el reflejo de 
esas leyendas y esos sueños. En el 
arte, las interpretaciones de dichos 
sueños adquieren un poder casi 
mágico y chamánico, liberando al 
ser humano de sus miedos. Nos 
reflejamos en esos temores y ansias 
desde la reflexión artística, sacando 
nuestras propias conclusiones 
en torno a la naturaleza del ser 
humano.

Pepe Beas ha sabido interpretar 
esos deseos en su obra en clave 
casi mitológica. Ha analizado, 
desde una perspectiva religioso-
histórica, un ansia compleja que 
no sólo abarca el concepto del 
mal en nuestras sociedades sino 
esos deseos, tan antiguos como 
el mundo, de la inmortalidad y 
del poder. Para el artista, nada 
tiene que ver la juventud con la 
consecución de esa fuerza que 
regenera nuestro cuerpo y energía. 



 37 

El protagonista en su obra es un 
hombre anciano que ha recorrido 
años de experiencia y de sabiduría 
y que busca en cada parte de su piel 
y de su corporalidad, la creación de 
un nuevo ser, más poderoso. Para 
ello, debe recurrir a un pacto con 
lo oscuro que hay en él, pues ha 
comprendido hace tiempo que se 
necesita de la luz y de la oscuridad 
para generar un nuevo hombre. 
Al igual que el chamán quechua, 
la naturaleza, la maldad, la 
experiencia, la vida y la animalidad 
son conceptos que ha interiorizado 
y que quieren manifestarse en el 
exterior, corporalizándose en la 
contemporaneidad de otro yo.

El proceso de construcción de 
ese golem es seguido a través de 
cada acto por el cual el hombre 
anciano fotografía su piel. Casi 
microscópicamente, las texturas 
que aparecen en la obra recorren 
una geografía siniestra que evocan  
imágenes de la naturaleza pero 
sólo en apariencia. Cordilleras 
y pliegues se confunden en el 
imaginario, conformando luces 
y sombras en su anatomía y 
formas mágicas de lo orgánico 
que conectan con elementos 
naturales como las cortezas de un 
árbol centenario. Cada parte de su 
cuerpo se transforma a nuestros 
ojos en rostros, seres vivientes y 
espíritus multiplicando la sensación 
de grupo en la creación de ese ser 
mágico y temible.

La individualidad desaparece en el 
uturunco contemporáneo. A pesar 



 39 

de que la soberbia de los últimos 
tiempos aboga por la lucha solitaria 
de nuestros intereses y anhelos, 
olvidamos que la personalidad 
humana se ha construido a través 
de todas las personas que hemos 
conocido y que han influenciado 
en nuestro modo de ver y vivir 
la vida. Y esos deseos, muchas 
veces inconfesables y contrarios 
a la moral impuesta de nuestras 
sociedades, pasan por la delgada 
línea de separa la bondad de la 
maldad. Difícilmente se construirá 
un ser desprovisto de maldad 
si nace de nuestros corazones 
humanos. La búsqueda del poder 
y la fuerza del anciano creado en 
la obra de Pepe Beas luchará por 
el nacimiento y conservación de 
su criatura. Su mirada, desafiante, 
combatirá con quien haga falta para 
que ese ser sobreviva y encuentre 
la clave para la dominación del 
entorno. Sólo existe una gran 
diferencia entre el ecosistema 
y el ser humano: los seres de la 
naturaleza buscan su supervivencia 
por razones biológicas puras; el ser 
humano busca su supervivencia 
como síntoma de poder, buscando 
un punto de dominio sobre todas 
las cosas. 

Y el poder es un arma de doble 
filo que el artista muestra en la 
siniestralidad de las imágenes. Lo 
siniestro es algo que deseamos y 
que tememos a la vez.7 Sabemos 

7	 La obra de Eugenio Trías es capital para entender 
las fascinación del concepto de lo siniestro y sus 
vinculaciones con lo bello y lo deseable. Ver: TRÍAS, 
Eugenio (2001): Lo bello y lo siniestro. Barcelona. Ariel.



 41 

que el dominio desmesurado 
nos consumirá, pero, aun así, lo 
queremos. ¿Por qué ese anhelo tan 
profundo a regenerarse, a crear 
una criatura que probablemente 
pudiera destruirnos? Porque 
desde hace mucho tiempo que 
nos vemos obligados y obligadas 
a vivir con la moral y la conciencia 
correcta, incapaces de lograr la 
ausencia de moral y de justicia 
que posee la naturaleza y que 
es impensable en el universo 
humano.  Tal vez, esa criatura, 
desprovista de normas sociales y 
religiosas sea capaz de moverse 
por el mundo consiguiendo aquello 
que todas las demás personas no 
hayan conseguido o hayan temido 
conseguir. Un receptáculo donde 
toda nuestra culpa, nuestro miedo 
y nuestro inconfesable poder haga 
su fruto y termine con un proceso 
vital que va más allá de toda ley o 
forma.

Entre la bruma, el personaje 
al que ha dado vida Pepe Beas, 
siempre se mantendrá en una zona 
secreta para el corazón humano. 
Sus propósitos dependerán de 
sus energías, ambiciones, metas 
y objetivos. Partirá con metas 
milenarias y afanes vetustos de 
un concepto antiguo para crear 
un nuevo yo, pero perenemente 
estará aferrado a la humanidad y 
su vinculación con todos los seres y 
épocas de la Tierra.

Lidón Sancho Ribés



OBRA
WORKS



 45 

SORCERER I

 	 Photo printed on canvas 68 cm x 100 cm.
	 Wooden box.

	 Open  140 cm x 107 cm x 4 cm.
	 Closed 70 xm x 107 cm x 4 cm.



 47 

SORCERER II

 	 Photo printed on canvas 68 cm x 100 cm.
	 Wooden box.

	 Open  140 cm x 107 cm x 4 cm.
	 Closed 70 xm x 107 cm x 4 cm.



 49 

SORCERER III

 	 Photo printed on canvas 68 cm x 100 cm.
	 Wooden box.

	 Open  140 cm x 107 cm x 4 cm.
	 Closed 70 xm x 107 cm x 4 cm.



 51 

SORCERER IV

 	 Photo printed on canvas 68 cm x 100 cm.
	 Wooden box.

	 Open  140 cm x 107 cm x 4 cm.
	 Closed 70 xm x 107 cm x 4 cm.



 53 

SORCERER V

 	 Photo printed on canvas 68 cm x 100 cm.
	 Wooden box.

	 Open  140 cm x 107 cm x 4 cm.
	 Closed 70 xm x 107 cm x 4 cm.



 55 

HOMUNCULO II

 	 Methacrylate. Photo on vinyl.
	 150 cm x 250 cm.

SORCERER II

	 Photo printed on canvas.
	 800 cm x 150 cm.



 57 

HOMUNCULO II

 	 Methacrylate. Photo on vinyl.
	 150 cm x 250 cm.

SORCERER II

	 Photo printed on canvas.
	 800 cm x 150 cm.



 59 

HOMUNCULO II

 	 Methacrylate. Photo on vinyl.
	 150 cm x 250 cm.



 61 

HOMUNCULO I

 	 Methacrylate. Photo on vinyl.
	 150 cm x 250 cm.

SORCERER I

	 Photo printed on canvas.
	 800 cm x 150 cm.



 63 

HOMUNCULO I

 	 Methacrylate. Photo on vinyl.
	 150 cm x 250 cm.

SORCERER I

	 Photo printed on canvas.
	 800 cm x 150 cm.



 65 

HOMUNCULO I

 	 Methacrylate. Photo on vinyl.
	 150 cm x 250 cm.





pepebeas



 71 

•	 VIGO FAIR
•	 ATLANTIC AREA FAIR VIGO 
•	 FORUM SUR CÁCERES 
•	 MUSEU LAXEIRO VIGO 
•	 MUSEU UJI LLOTJA CANEM CASTELLÓ
•	 Selected as Spanish video artist in the MOSTRA EUROPA-VIDEO ART of the 

European Commission CULTURE 2000.
•	 Selected for the video movie MODENA (Italy) (2002) 
•	 Selected for Video Dia Loghi FRENCH CULTURAL CENTRE  in TURIN
•	 Video graphic exhibition in the gallery MMC LUKA in  PULA (Croatia) 
•	 Video graphic exhibition in the Velan Centre for Contemporary Art, TURIN 
•	 Selected as a video artist in the International Art Encounters 
•	 ARTISTS’BOOKS. 
•	 Art 9 x 9 . SLOVAQUIA
•	 The Solo Project BASEL

Coll Blanc is mainly, interaction between art, architecture and 
landscape. It is a journey through the artistic spaces in which art has achieved a total 
integration with nature and architecture. Coll blanc adheres to alternative systems 
of relationship between creators, the public and the work of the new aesthetic 
postulates about art, nature and landscape, known as EcoArt or Art-Nature. Coll 
blanc is multidisciplinary space from its origin, regardless of the use of gallery 
work, has opted for inventions or artistic actions undertaken in the context of an 
ecosystem, with artists working in the nature and with the nature using different 
means of expression. The location of the gallery, in the valley of Tomas in the rural 
area of Castellón Maestrazgo, promotes the production of art and its exhibition, and 
what is more, it is accompanied by an empowering environment: the alive nature. 
Coll Blanc is situated in a rural setting. However, despite the remoteness of the city, 
it is a multipurpose center. This is the quality that makes a difference. This project is 
continually looking for future-oriented challenges, taking initiatives with confidence 
and knowing what to do and how to get it. This gallery has gathered around it a group 
of artists who have been somehow reflected in this ideology and whose presence 
gives international project. 

Director: Mariano Poyatos Mora
www.collblanc.es

mariano@collblanc.es

pepebeas was  born in Cordoba (Argentina) in 1955 and he has lived and 
worked in Spain.

He has developed his work in the field of visual arts: photography, video art, video 
installations and digital production.

During the seventies PEPE BEAS systematically transgressed the narrative cinema 
which     in the independent film circuit, already a minority in itself, was an obliged   
reference as an unique public exhibition at film festivals. 

His films, in marginal support - super-8- and l6mm - , found a few years later a major 
artistic reference with the arrival of the first videos of North American creators. Each 
shot, montage and the own audiovisual proposal of his cinema got closer to what 
later would be known as video language.

In 1984, in the Centre for Videography in Barcelona, he met the historian of 
audiovisual communication Antoni Mercader Capellà, who encouraged him to initiate 
a purely video art career.

In his work as a video artist, his interest is focused on the individual. They are 
images that tend to show misinterpretations and mirror games. Characters who 
project their desires and who are at the same time watched by strangers who 
think they can see what in fact isn’t.				     
 

Beas always makes a video as the beginning of any argument and thereafter  
(with new videos, paintings, photographs or installations) builds some repetitions 
with small changes in design and pace, like musical structures with their 
central themes, developments, changes, rhythmic games.			     

His characters are ascetics, hermits in permanent conflict with this duality 
between the forces that apparently dominate the universe.			   

Jointly with the gallery CANEM, CARACOL AND COLL BLANC he  presented 
works in:

•	 LOOP BARCELONA INTERNATIONAL VIDEOART 
•	 INTERNATIONAL FAIR OF CONTEMPORANY ART SANTANDER 
•	 MIAMI INTERNATIONAL ART FAIR
•	 ARCO MADRID INTERNATIONAL FAIR
•	 VALENCIA ART 
•	 TURIN (ITALY) VIDEO LOGHI 
•	 MODENA (ITALY)
•	 ART-SALAMANCA 





Proyecto de Coll Blanc, espai de art para The Solo Project  Basel 2015


