




Beatriz Carbonell Ferrer

el silencio 
  de las palabras



EXPOSICIÓN

El silencio de las palabras
Beatriz Carbonell Ferrer

Comisariado
Alejandro Mañas García

Santiago Pérez Reina

Obra
Beatriz Carbonell Ferrer

Dirección
Mariano Poyatos Mora

Dirección artística y programación
Alejandro Mañas García

Gestor musical
Jesús Gallardo

Organiza 
Galería Espai Nivi Collblanc

CATÁLOGO

Dirección
Alejandro Mañas García

Coordinación
Beatriz Carbonell Ferrer

Santiago Pérez Reina

Textos
Alejandro Mañas García 

Santiago Pérez Reina

Diseño y maquetación
Santiago Pérez Reina

Edita 
Galería Espai Nivi Collblanc

Imprime
Grupo Zona (Castellón)

ISBN: 978-84-09-65350-8

© De los textos: los autores

© De las fotografías: el autor

© De la presente edición: Galería Espai Nivi Collblanc

Este catálogo ha sido realizado con motivo de la exposición 

«El silencio de las palabras». Muestra individual comisariada 

por Alejandro Mañas García y Santiago Pérez Reina. 

Inaugurada el 5 de octubre del 2024 en la Galería Espai Nivi.

Galería Espai Nivi

Sales Matella Masia de Tomás, N.2, Culla, 12163 

(Castellón)

www.espainivi.com

mariano@espainivi.com

Tel: 654 37 48 41

Índice

Introducción
Mariano Poyatos

El Silencio de las palabras. Reflexiones sobre la 
materia, la cultura y el conocimiento.
Alejandro Mañas García y Santiago Pérez Reina

Catálogo de obras
Beatriz Carbonell Ferrer

Pág

9

13

27



8 9

La Galería Espai Nivi, reconocida a nivel internacional por su apuesta en la 

divulgación del arte contemporáneo y su especial apoyo a artistas valencianos, 

presenta la exposición El silencio de las palabras de Beatriz Carbonell Ferrer 

(Llíria, 1974), afincada en Logroño. Comisariada por los investigadores Alejandro 

Mañas García (UPV) y Santiago Pérez Reina (UJI), esta muestra explora la 

relación entre el silencio, la palabra y la transmisión del conocimiento en un 

mundo donde lo digital parece haber relegado lo tangible.

Las esculturas de Carbonell, elaboradas en piedra y barro, se convierten 

en libros esculpidos que guardan secretos en sus texturas y formas. A través 

de su trabajo, la artista invita al espectador a una experiencia sensorial, en la 

que la materia revela un conocimiento que trasciende las palabras, un saber 

escondido en lo no dicho. Es un diálogo silencioso entre el arte, la cultura y la 

Introducción



10 11

memoria, donde el papel del libro como contenedor de conocimiento es cuestionado 

y resignificado.

En un momento en el que lo digital predomina, El silencio de las palabras nos 

recuerda la importancia del tiempo, del espacio y de la contemplación en el proceso 

de descubrir y entender. Carbonell nos sumerge en un viaje introspectivo, donde el 

silencio es tan elocuente como la palabra, abriendo una reflexión profunda sobre 

la fragilidad del conocimiento y su conexión con lo tangible.

Mariano Poyatos
Director de la Galería



12 13

De alguna manera, todos los libros tienen secreto1

En un mundo que se transforma constantemente, la cultura parece alejarse de las manos 

que la sostienen, y el libro, como testigo milenario del conocimiento se encuentra en un 

punto de inflexión. Una vez considerado un objeto sagrado y tangible, el libro ha empezado 

a desvanecerse entre los píxeles de lo digital, fragmentándose en palabras que flotan en una 

nube abstracta, lejos del papel que alguna vez las ancló al mundo material. 

En el rincón de la biblioteca, donde el tiempo se desdobla y las palabras se abrazan, existe 

un tesoro: el libro, un puente entre mundos, un refugio para el alma errante. Sus páginas, como 

hojas de otoño, guardan secretos ancestrales, susurros de sabios y sueños tejidos con tinta.  Y 

1 Siruela, J. (2016). Libros, secretos. Atalante, p. 13. 

El Silencio de las palabras. Reflexiones sobre la materia, 
la cultura y el conocimiento.



14 15

las bibliotecas, otrora refugios de sabiduría, 

son ahora contenedores de imposibilidades. 

La biblioteca, en este proceso, se 

convierte en un espacio tanto físico como 

mental, donde lo real y lo virtual coexisten, 

pero también donde el acceso se convierte 

en un desafío, como si miráramos a través de 

una lupa que solo agranda las barreras entre 

nosotros y el conocimiento.

Este espacio se convierte para muchos 

en un archivo del conocimiento, el mirar, 

rastrear, como si buscáramos el secreto que 

esconden esos maravillosos papeles impresos. 

Inquietud que Beatriz Carbonell Ferrer 

(1974) nos traslada a través de su creación, 

de la experiencia por el conocimiento que 

alberga nuestra Biblioteca Nacional Española; 

un espacio en el que como un mysterium 

tremendum et fascinosum2 le sacudió. Una 

sensación que se produce por ese buceo 

personal y superior, producto de la conmoción 

2   Un misterio tremendo y fascinante. Término nombrado 
por de Rudolf Otto (Otto, R. (2012) Lo santo. Lo racional 
y lo irracional en la idea de Dios. Alianza.

de la belleza, la contemplación y el silencio. 

En la presente exposición, El Silencio 

de las palabras, el libro emerge como el 

hilo conductor de un discurso artístico que 

entrelaza el silencio, la palabra, la cultura y 

la transmisión del conocimiento. Desde esta 

perspectiva, la obra escultórica de la artista 

nos invita a recorrer un camino repleto de 

sabiduría, donde el silencio de la piedra 

tallada se transforma en palabra oculta. 

Beatriz Carbonell se curiosea a sí misma 

en aquella naturaleza que ha dejado de ser 

otra para ella y para el espectador, pues 

ampara, a la vez, los entresijos de su poética 

y el sentido compartido que de lo físico 

posee el observador. Naturaleza que yo soy, y 

Naturaleza en donde yo soy3. 

Este silencio, aludiendo a la introspección 

que acompaña a la creación, no es simplemente 

3 Silvestre, R., (2009). Helicicultura para viajantes. 
En Carbonell, B., Caminos en silencio. CAM. Caja 
Mediterránea, p. 4. 

Beatriz Carbonell trabajando en el taller  (2011)



16 17

ausencia de sonido, sino el espacio íntimo 

donde se gesta el conocimiento, donde la 

artista labra secretos en la piedra, secretos 

que sólo ella puede transmitirnos a través de 

sus esculturas.

La literatura es una manera de acceder al 

mundo, al paisaje y paisanaje que lo pueblan; 

una manera de acceder a la geografía interior 

de las pasiones, los anhelos, las melancolías, 

las derrotas y las ensoñaciones de esas voces 

que entran y salen de cada página; una manera 

de acceder a la grandeza y a la miseria de esos 

personajes y de esos territorios de la ficción y 

del ensayo, un punto más allá y más acá de la 

circunstancia cotidiana4.

Cada una de sus obras es una 

manifestación tangible de su vida interior, 

encarnada en esos libros de piedra y barro que, 

en su mutismo, nos desconciertan y provocan 

una inquietud latente. El espectador se ve 
4 Lafuente, F., (2000). Diálogo de libros. En José Luis 
Molinuevo (ed.). A qué llamamos arte. El criterio estético. 
Universidad Salamanca, p. 181.	

impulsado a cuestionarse: ¿Qué verdades 

ocultas habrá inscrito la artista en estas 

páginas esculpidas? ¿Qué misterios habrán 

quedado cifrados en la textura de la piedra? 

Estas preguntas emergen no solo del vacío 

de las palabras no pronunciadas, sino del 

anhelo de desentrañar lo que subyace en las 

superficies pulidas. 

Como comisarios de esta muestra, tras un 

conocimiento profundo de la obra de la artista, 

podemos ofrecer destellos, fragmentos de 

esos relatos que han quedado plasmados 

en piedra, pistas de una vida dedicada a la 

creación silenciosa, donde cada golpe de cincel 

y cada pasada de lija constituyen actos de 

escritura; actos que construyen conocimiento 

en silencio, uno que no necesita de palabras 

explícitas para ser comprendido. Pero no solo 

la piedra forma su universo creativo, el dibujo 

como escritura, la instalación como recurso 

en el que concienciar al espectador, toda 

una técnica al servicio de concienciarnos de 

un mundo actual y social en el que vivimos, 

donde la cultura se desvanece cada día, se 

hace inaccesible en muchos territorios, y por 

tanto, esa palabra se queda muda, sin sonido, 

sin imagen artística. 

La artista, en su labor escultórica, se 

presenta como una artesana del saber. Sus 

ojos, siempre sedientos de conocer, observan 

el panorama cultural actual con una mezcla de 

fascinación y preocupación que queda clara 

en su obra Amuletos 24/7, 2024. El progreso 

tecnológico, si bien se posiciona como un 

transmisor de conocimiento, parece alejarse 

de la belleza y la calidez de la imprenta 

tradicional. El papel, con su tacto y textura, es 

un sentido que los escultores conocen bien, 

uno que evoca un tipo de interacción directa y 

sensorial con el conocimiento. Las manos de la 

artista no solo tallan piedra, también modelan 

la arcilla para crear pequeñas maravillas 

titulados Pensaciones tridimensionales, 2024, 

libros minúsculos que, en su fragilidad, 

provocan el deseo de ser poseídos, guardados 

como si contuviera los más preciosos secretos. 

En ellos, cada letra no está escrita con tinta, 

sino con los gestos precisos de sus manos, 

dotadas de una destreza cultivada por años 

de trabajo.

La palabra, como concepto, es el núcleo 

de su búsqueda artística y filosófica. La 

artista emplea la lupa, símbolo inequívoco de 

la búsqueda de la verdad, en su instalación 

Patologías sociales, 2023, una obra que plantea 

una paradoja inquietante: cuanto más nos 

esforzamos por acercarnos al conocimiento, 



18 19

más inaccesible y complejo parece volverse. 

Las palabras, cargadas de significados, 

se ocultan detrás de múltiples capas de 

interpretación, como si estuvieran envueltas 

en velos que oscurecen su esencia original. 

Aquí, el lenguaje ya no es esa herramienta 

clara y precisa de comunicación que fue en 

otros tiempos, sino un sistema de signos y 

símbolos cada vez más abstracto, del que solo 

unos pocos parecen ser capaces de descifrar. 

Esta complejidad del lenguaje se refleja en 

otra de sus obras, Recogiendo caminos I, 2008, 

donde el espectador es confrontado con un 

camino en constante construcción, un sendero 

mudo de huellas que se diluyen a medida que 

intentamos comprenderlos.

La obra de esta artista es, en esencia, 

un recordatorio de que el conocimiento, 

como la piedra5 que esculpe, no es algo que 

5 La piedra es uno de los símbolos más antiguos de la 

historia humana. La piedra es símbolo de fuerza y unión. 
Hemos de decir que la piedra ha formado parte de la 
historia y de la vida humana a lo largo de los tiempos. 
La piedra ha sido utilizada también para el culto y la 
construcción de altares (Plazaola, J., (2006). Arte sacro 
actual. BAC, pp. 81-99); esta representa en la tierra 
al hombre, pues del polvo de la tierra fue formada 

se entrega de manera sencilla o inmediata. 

Al contrario, se trata de un proceso arduo, 

que requiere tiempo, esfuerzo y, sobre todo, 

introspección. Las esculturas que presenta no 

son meros objetos estáticos, sino portadoras 

de un diálogo profundo entre la forma y el 

concepto, entre el silencio de la materia y 

la palabra oculta que subyace en su interior, 

la que muchas veces se convierte indecible 

como su obra Estar y no estar, 2023. Nos invita 

a detenernos, a observar con detenimiento y 

a escuchar con atención lo que, en apariencia, 

no se dice, o lo censurado. Así, el silencio de 

sus creaciones no es un vacío, sino un espacio 

lleno de potencial, donde el conocimiento 

está siempre presente, pero sólo accesible a 

aquellos que estén dispuestos a buscarlo más 

allá de las palabras.

la piedra, lo mismo que el hombre: «polvo eres y en 
polvo te convertirás» (Gén 3,19). Dentro de la alquimia, 
la piedra está considerada como el principio y el fin e 
incluso la sabiduría. Pitágoras nos dice que «el silencio 
es la primera piedra del templo de la sabiduría» (Vidal, 
G., (2006). Retratos de la Antigüedad Griega. Rialp, p. 68). 
La piedra es longeva, sus materiales la hacen resistente 
y comparada con la vida humana, sugiere el concepto de 
la eternidad.

Beatriz Carbonell trabajando en el taller  (2009)



20 21

Esta exposición no solo nos confronta 

con la belleza de lo inexplorado, sino también 

con la fragilidad del conocimiento en un 

mundo donde la rapidez de la información 

digital parece despojarlo de su profundidad y 

significado, en la que nos expone una farmacia 

para tomar esa medicina que nos recupere 

de la cultura y seamos conscientes de su 

importancia con su obra Farmacultura, 2024. 

La obra de la artista, con su tacto manual y su 

dedicación a lo artesanal, nos devuelve a un 

espacio donde el conocimiento es algo que se 

palpa, se siente y se guarda en lo profundo.

El acceso al conocimiento no siempre es 

directo; está mediado por tecnologías, por 

jerarquías invisibles, por las mismas estructuras 

que prometen democratizar la información. 

El papel físico del libro desaparece y, con él, 

se diluyen también las huellas de las manos 

que lo sostuvieron. La escritura, antes una 

extensión del pensamiento, se transforma 

en una escritura interior, una reflexión que 

no siempre se traduce en palabras que otros 

puedan descifrar.

Por otro lado, esta estructura tecnológica 

convierte  el mundo en un lugar donde estamos 

rodeados de bolsas repletas de palabras, 

símbolos y significados, que sólo tienen 

sentido cuando están llenas pero cuando no 

se permite el acceso directo a la verdad, es 

como si estuvieran vacías, sin ningún sentido.      

La obra Esto no es una mudanza, 2017, se 

convierte en un escenario, donde la cultura se 

presenta como un reto: el camino hacia ella 

es laberíntico, fragmentado, y muchas veces 

termina en una sensación de imposibilidad, 

palabras vacías…. El libro, el ojo, la lupa, la 

palabra y la escritura misma parecen formar 

parte de un rompecabezas que nunca acaba 

de armarse del todo.

Carbonell susurra a través de sus obras, 

y no lo hace con estridencia ni con un grito 

que rompa el espacio, sino con el silencio 

profundo de quien ha encontrado en la piedra, 

el dibujo, la instalación y la cerámica, los 

medios para hablar sin palabras  y nos permite 

hacer conciencia de las nuevas enfermedades 

de la cultura. En su trabajo, la voz no se alza, 

pero tampoco se apaga: vibra de una manera 

casi imperceptible, como el eco distante 

de algo que nunca se pronunció, pero que 

siempre estuvo presente. En ese susurro, en 

esa declaración sin exclamación, la artista se 

extiende hacia una naturaleza que parece 

revelarse sólo a través de lo que no se dice. 

La materia, en sus manos, se convierte en una 

extensión de su propio cuerpo, un cuerpo que 

escucha con atención las anatomías del mundo 

natural, que le marcan el camino a seguir, no 

a través de órdenes explícitas, sino a través 

de la resonancia de un lenguaje secreto, un 

idioma hecho de formas, texturas y vacíos.

Es en este juego de lo no dicho, donde el 

trabajo de Carbonell adquiere una dimensión 

poética profunda. No es un silencio vacío, sino 

uno lleno de matices, donde el volumen que 

sus esculturas restablecen es a la vez físico y 

conceptual. Aquel volumen, aparentemente 

dejado atrás por el tiempo y el espacio, vuelve a 

tomar forma lentamente sobre las superficies 

calmadas de sus materiales elegidos. Sus 

materiales, se convierten en lienzos para una 

tinta invisible, una tinta que solo aquellos que 

se acercan con la mirada paciente pueden 

percibir. Es una poética que no se impone, sino 

que se desliza suavemente sobre la superficie 

de sus obras, una expresión rotunda, pero 

queda, acogedora en su silencio, vibrante en 

su aparente quietud.



22 23

Las piezas de Carbonell son, en esencia, 

meditaciones sobre el silencio de las palabras. 

Son la conciencia de las enfermedades de 

nuestra cultura en el siglo XXI. En ellas, el 

lenguaje se retira hacia las profundidades, 

dejando tras de sí un espacio abierto donde 

lo que no se dice adquiere una presencia casi 

física. Este silencio no es una negación de la 

palabra, sino su forma más pura. Es el espacio 

entre las palabras, el intervalo que da sentido 

a lo dicho y lo no dicho. La artista nos invita 

a entrar en ese espacio, a recorrerlo como si 

fuese un camino trazado con pasos invisibles 

como sus acuarelas tituladas Miradas de agua, 

2023, en la que la palabra se vuelve traslúcida. 

Su mano, al trabajar la materia, sigue un rastro 

que no podemos ver, pero que sentimos, 

como un susurro apenas audible, como una 

brisa que acaricia la piel sin hacer ruido.

En cada una de sus obras, Carbonell nos 

recuerda que el silencio no es la ausencia de 

significado, sino su contenedor más profundo. 

La palabra, cuando se pronuncia, limita; el 

silencio, en cambio, abre un horizonte infinito 

de interpretaciones. Es en ese silencio donde 

se oculta el verdadero conocimiento, aquel 

que no se puede nombrar, pero que puede 

sentirse. El arte de Carbonell no nos ofrece 

respuestas claras ni verdades evidentes; en 

su lugar, nos ofrece preguntas, invitaciones 

a mirar más allá de la superficie, a buscar en 

los pliegues de la materia esos significados 

ocultos que solo se revelan a quienes se 

detienen a escuchar con los ojos.

La artista de Lliria, a través de su obra, 

restituye lo perdido: el volumen de lo que ha 

sido olvidado, el rastro de lo que ya no se ve, 

pero que persiste en la memoria de las cosas. 

En sus manos, estos materiales se transforman 

en paisajes de silencio, en territorios donde 

las palabras no son necesarias porque la 

forma misma habla con una elocuencia sutil. 

Cada curva, cada pliegue, cada superficie 

pulida nos habla de un proceso lento, de una 

construcción cuidadosa del significado. No es 

un significado inmediato, no es una verdad 

que se revela a simple vista. Es una verdad 

que se oculta en el silencio, que espera ser 



24 25

descubierta por quien tenga la paciencia de 

detenerse, de escuchar lo que no se dice, la 

enfermedad de nuestra cultura.

El silencio de las palabras invita a 

reflexionar sobre esta complejidad cultural, 

sobre la pérdida de lo tangible en un 

mundo donde lo digital prevalece, y sobre 

cómo el conocimiento, en lugar de volverse 

más accesible, a veces parece alejarse más, 

dejándonos con la sensación de que la 

palabra es, al final, una imposibilidad más 

que una respuesta.

		       Alejandro Mañas García
Universitat Politècnica de València

Santiago Pérez Reina
Universitat Jaume I



26 27

El silencio de las palabras 
Beatriz Carbonell Ferrer

Catálogo



28 29

Amuletos 24/7, 2024. 50 ojos de cerámica en caja de papel. 50 x 50 cm Farmacultura, 2024. Madera, cristal, pastillas de azúcar. 45 x 45 x10 cm



30 31

Estar o no estar, 2023. Fotografía sobre PVC. 40 x 60  cmEstar o no estar, 2023. Busto de PVC con cabezal de cuero. 50 x 40 x 70  cm



32 33

Patologías sociales, 2023. Lupas, madera, pintura. 144 x 15 x 20 cm



34 35

Recogiendo caminos II,  2018. Silicona, madera y hierro. 140 x 50 x 126 cmPaseos, 2008. Silicona, madera y hierro. 40 x7 x 70/90 cm.



36 37

Miradas de agua, 2023. Acuarela sobre papel. 30 x 42  cm cada una



38 39

Si, No, A veces 2024.  Talla sobre mármol de Lliria. Si. 16 x 9 x 22,5 cm. 7 kg.  
No. 17 x 8 x 21 cm. 6kg.   A veces. 16 x 11 x 21 cm. 8 kg.Seis tomos negros, 2024. Mármol negro marquina. 20 x 16 x 38 cm. 31 kg



40 41

Ignorancia, 2024. Talla sobre marmol blanco, marquina y caltorao. 31 x 12 x 18 cm. 14 kg.



42 43

Bloqueados en el tiempo, 2024. Gres CH. Medidas variadasEn guardia, 2024. Gres CH. 30 x 10 x 6 cm



44 45

Serie Pensaciones, 2024. Grafito sobre papel vegetal. 20 x 15 cm. Serie Pensaciones, 2024. Grafito sobre papel vegetal. 20 x 15 cm.



46 47

Serie Pensaciones, 2024. Grafito sobre papel vegetal. 20 x 15 cm. Serie Pensaciones, 2024. Grafito sobre papel vegetal. 20 x 15 cm.



48 49

Expedientes, 2020. Gres CH modelado por molde. 17 x 11 x 4 cm



50 51

Esto no es una mudanza, 2017. Gres CH. 100 x 30 x 12 cm



52 53

Serie Roces, 2017. Grafito y rotulador sobre papel.  30 x 42 cm.



54 55

Serie Roces, 2017. Grafito y rotulador sobre papel.  30 x 42 cm.



56 57

Nuevos techos, 2010. Mármol Macael. 37 x 15 x 15 cm.




