
A e
lla

s, 
NÓ

MA
DA

S 
y V

IG
ÍAS

Na
tiv

ida
d N

av
aló

n



2



3



4

EXPOSICIÓN

Organiza
Galería Espai Nivi
Universitat Politècnica de València

Comisaria
Silvia Tena

Director de la Galería
Mariano Poyatos

Director artístico y de programación
Alejandro Mañas García

Artista
Natividad Navalón

Montaje expositivo
Abaroa
Estefanía Díaz 
Santiago Pérez Reina

Colaboran en el proyecto
Abaroa
Daniel Tejero
Natividad Blesa
Silvia, Marta y Arnau
Chari y Marisa
Tere Cháfer y Teresa
Paqui y Lía
Natalia y Ainoa
Encarna y María
Dami, Inma y Maribel

CATÁLOGO

Edición
Galería Espai Nivi

Coordinación técnica
Alejandro Mañas García

Textos
Silvia Tena
Natividad Navalón
Alejandro Mañas García

Fotografías
Abaroa
Santiago Pérez Reina

Diseño y maquetación
Galería Espai Nivi

Impresión y encuadernación
Grupo Zona

ISBN: 978-84-09-65351-5

© de los textos: los y las autoras
© de las imágenes: los y las autoras
© de la presente edición: Galería Espai Nivi

Este catálogo ha sido realizado con motivo de la exposición 
«Nómadas y vigías. Natividad Navalón». Muestra individual 
comisariada por Silvia Tena Beltrán. Inaugurada el 01 de 
julio de 2024 en la Galería Espai Nivi.



A ellas,
Nómadas y Vigías

NATIVIDAD NAVALÓN

Galería Espai Nivi
Julio-septiembre 2024



6



7

A ellas, a todas ellas



8



9



10



Índice
Dirección artística. Alejandro Mañas

Espai Nivi: Tejiendo historias

Comisariado. Silvia Tena
Del Gineceos al No-Hogar: La resistencia vigilante de  las túnicas- mujeres de 
Natividad Navalón

Creación Artística. Natividad Navalón
Nómadas y Vigías
Aquí en las afueras
Respirar es habitar el cuerpo. Conspirar significa respirar juntas
Los lugares de la memoria. Tejer es resistir 

Biografía

13

17

55
87
91

107

163



12



13

No lo llamaba hogar. Estudio I, 2024. 
Impresión en papel de algodón y agujas
Dimensiones 67 x 85 cm

Espai Nivi: Tejiendo historias

Trabajar para la dirección artística de la Galería Espai Nivi es un verdadero privilegio, y 
aún más cuando se tiene la oportunidad de colaborar con dos grandes intelectuales del 
panorama artístico internacional. En Espai Nivi, nos enorgullece poder reunir talentos tan 
destacables, no solo como figuras reconocidas, sino también como amigas entrañables de 
nuestro espacio.Todavía recuerdo con emoción el momento de programar la exposición, 
sintiendo la ilusión palpable de ambas: Natividad, nerviosa por el compromiso que suponía 
exponer en un espacio tan especial para ella, y Silvia Tena, entusiasmada por trabajar con 
Natividad. 

Esta labor nos regala muchas sorpresas, y esta es sin duda una de las más preciadas, 
donde la amistad, el compromiso y la ilusión se funden para crear un mar de emociones.
Este proyecto quedará grabado en nuestra memoria como un trabajo inolvidable. Tanto en 
el montaje como en su inauguración, tuvimos el placer de reunir a amigos y a lo más selecto 
del panorama cultural para acompañar a estas dos mujeres llenas de magia. 

En estas páginas no solo queda recogido el testimonio de la exposición, sino también 
el registro del proceso de creación artística y de investigación, una de las apuestas 
fundamentales de Espai Nivi en su labor editorial: divulgar el arte contemporáneo.

Natividad Navalón, figura clave del arte valenciano, nos ofrece en esta exposición titulada 
“Nómadas y vigías” una poderosa reflexión sobre la condición humana en nuestro tiempo. 
A través de sus icónicas mujeres-túnica, la artista explora temas universales como la 
resistencia, la vulnerabilidad y la transformación, creando un diálogo fascinante entre lo 
ancestral y lo contemporáneo.



14

La comisaria Silvia Tena, con su aguda visión curatorial, ha sabido articular un 
recorrido que potencia la fuerza expresiva de la obra de Navalón. Su texto para el 
catálogo, titulado “Del gineceo al no-hogar: la resistencia vigilante de las túnicas-
mujeres de Natividad Navalón”, ofrece una lectura profunda y multidimensional 
del trabajo de la artista, tejiendo conexiones entre la tradición clásica, la filosofía 
contemporánea y la creación artística actual.

La Galería Espai Nivi, reconocida tanto a nivel nacional como internacional por su 
compromiso con el arte de vanguardia, proporciona el marco perfecto para esta 
exposición. Su trayectoria en la promoción de artistas de primer nivel y su papel 
en el diálogo cultural contemporáneo hacen de este espacio un lugar idóneo para 
albergar una muestra de tal envergadura.

Esta exposición no solo es un testimonio del talento y la visión de Natividad Navalón, 
sino también un reflejo del papel crucial que juegan artistas, comisarios y espacios 
expositivos en la configuración del discurso artístico de nuestro tiempo. Nómadas 
y vigías invita al espectador a adentrarse en un universo de reflexión y emoción, 
donde el arte se convierte en un poderoso vehículo para explorar nuestra condición 
humana en un mundo en constante transformación.

Alejandro Mañas García
Director artístico y profesor de la UPV



15



16

DEL GINECEO AL NO-HOGAR:  
LA RESISTENCIA VIGILANTE DE LAS TÚNICAS-MUJERES DE 
NATIVIDAD NAVALÓN
© Silvia Tena 
Barcelona, mayo de 2024  



17

En el texto milenario conocido como El arte de la guerra, escrito por Sun Tzu1 en el siglo V 
a.C. se dedica una especial importancia de la estrategia bélica, la cual es considerada la 
ciencia más sublime del llamado «arte de la guerra». Dicha estrategia, junto a la táctica militar 
y la logística, tienen por misión preparar el llamado teatro de operaciones y dirigir las tropas 
hasta llevarlas al campo de batalla. Según explica Sun Tzu, esa estrategia se basa tanto en 
el conjunto de reglas a las que se ajustarán las operaciones militares, como en la concepción 
de un buen plan, que (si está bien trazado), será la luz que sirva de guía en el camino al 
éxito, diseñando las acciones, preparando la capacidad combativa, avituallando, nutriendo 
y reponiendo al guerrero para asegurar su disponibilidad y su fuerza. Pero, además, en ese 
«teatro de operaciones», el texto insiste en que la estrategia ha de efectuarse sin exponer 
en ningún momento las reglas propias. Este hecho es importante pues denota que hay un 
elemento de ocultación premeditada, de atrincheramiento, que se lleva a cabo en el seno 
de algún sitio considerado seguro o a resguardo del enemigo (tal sucede en la intimidad 
del hogar, como veremos más adelante). No es casualidad que Ciro de Persia (600 a.C. 
– 530 a.C.) relacionara el buen orden de un ejército con el buen gobierno, administración y 
avituallamiento de una familia (en el sentido de reparación y reposición de fuerzas antes de 
la batalla). Será, pues, en ese lugar sagrado, oculto y resguardado del enemigo donde se 
gesta (se teje) la verdadera estrategia que nos ha de hacer más fuertes. Ese lugar sagrado 
tuvo muchos nombres en las culturas clásicas, llegando hasta la actualidad bajo conceptos 
como «retiro», «trinchera», «barraca» o «taller». No obstante, es en la cultura homérica 
donde más claramente se crea la correlación entre las cuestiones de la Res pública y el 
ámbito reparador de lo familiar que es una de las bases fundamentales para entender la 
obra de Natividad Navalón (Valencia, 1961). 

1 Galvany, Albert (2012). Sunzi. El arte de la guerra. Traducción directa del chino antiguo (8.ª edición). Madrid, 
España: Trotta.



18



19

En efecto, en Los Trabajos y los días de Hesíodo2 de dice que: 

“los días once y el doce (...) son excelentes, bien para esquilar las ovejas, o para segar 
deleitosa cosecha. Pero el doce es mucho mejor (…): en éste teje su tela suspendida en el 
aire la araña, cuando el día es más largo, cuando la hormiga previsora acarrea su montón.
Que en este día disponga la mujer su telar y se aplique a la faena”.

De ésta manera, la cultura homérica situaba (hacia el 700 a C.) a la mujer en el epicentro 
del Oikós griego. El Oikós era la unidad principal de producción y consumo en la economía 
doméstica e incluía tanto a la familia propietaria (liderada por el Telestai –el futuro paterfamilias 
romano-) con sus sirvientes y animales, como a sus bienes y explotaciones agropecuarias 
de las que se proveía. El oikós, normalmente situado en el ámbito rural, funcionaba, pues, 
como una unidad biológica, antropológica, económica y social, totalmente autárquica, previa 
al surgimiento de las ciudades-estado (polis)3. Bajo el dominio del señor del oikós, existía, 
no obstante, un lugar ‘oculto’ conocido como gineceo (del griego gynaikonitis/γυναικωνῖτις) 
que era centro de reclusión y aislamiento de la mujer, pero al mismo tiempo, poderoso 
foco de avituallamiento regenerativo del que hemos hablado a colación del libro El arte de 
la guerra. Este espacio era de uso exclusivo de las mujeres de la casa (en contraposición 
al Andrón o aposentos del señor del Oikós4) y estaba situado en la parte trasera, lo más 
alejado posible de la calle y las miradas ajenas. Allí vivían las abuelas con las madres y las 
nietas, junto con las sirvientas, esclavas y los niños más pequeños. 

Los primeros estadios de la vida de la mujer ateniense transcurrían entre los muros del 
gineceo, allí vivían y morían en el seno del oikós, primero el de su padre y después el de su 
suegro o su esposo. En estas habitaciones ellas hacían sus trabajos (cuidar de los bebés y 
los enfermos, amortajar a los muertos, tejer e hilar la lana de los rebaños para las prendas 
de la familia, remendar y zurcir, administrar la casa y a los trabajadores domésticos… y, 
sobre todo, transmitir y educar de abuelas a madres y de madres a hijas los conocimientos 
necesarios para el ritual de paso iniciático a la vida adulta de la mujer: convertirse en 

2 Hesíodo (2005). Los trabajos y los días, (intr., trad. y notas de Adelaida Martín Sánchez y de María Ángeles 
Martín Sánchez), Ed. Alianza, Madrid.
3 Mirón Pérez, M. D. (2007). “Los trabajos de las mujeres y la economía de las unidades domésticas en la 
Grecia Clásica”. En Complutum, nº18, pp. 272.
4 Domínguez Alonso A.C.; González Rodríguez A. (2011). «La Vida Cotidiana en el Ática Antigua a través de 
la Cerámica». Thamyris, n. s. 2: 169-205. 



20



21

esposa5. Esas enseñanzas incluían desde los secretos del matrimonio a conocimientos 
sobre los ciclos de la vida de una mujer (menstruación, concepción, lactancia…), pero 
también recetas y secretos de curación, así como todos los ritos necesarios para el culto 
familiar tras la muerte. Incluso (aunque de manera rudimentaria, y no en todos los casos), 
nociones de cálculo, música y lectura de poemas homéricos y hesiódicos. 

En este sentido, ellas eran las depositarias de la tradición, las grandes conocedoras de 
los saberes tradicionales6 pues, en tanto que condicionadas por su función biológica, ellas 
estaban preparadas para el contacto con «lo impuro», haciéndolas dueñas de diferentes 
espacios de misterio como los partos, la preparación de la mortaja de los muertos7 o los 
rituales de purificación. Pero de todas las tareas, una era la considerada la labor mistérica 
femenina por excelencia: el tejido, el hilado y el zurcido, una actividad que se vinculaba con 
la feminidad, la virtud, la templanza, la castidad y fidelidad. El paradigma de esto se recoge 
en el mito de Ulises y Penélope8 relatado por Homero9. También la propia Ilíada utiliza 
la metáfora del acto de tejer de las esposas de los héroes como contrapunto al combatir 
guerrero de ellos (Helena teje en su cuarto mientras los troyanos y los aqueos luchan en 
el campo de batalla, lo mismo que Andrómaca cuando su esposo Héctor se enfrenta a 
Aquiles). Es más, Homero asemeja lo equilibrado de la lucha de aqueos y troyanos, con 
la balanza en que la mujer pesa la lana antes de tejer; o, cuando describe la manera de 
competir en una carrera, lo compara con los movimientos que una mujer realiza en el telar, 
y no es casualidad que la divinidad protectora de ambas labores (la de la guerra hoplita y 
la de las labores del tejido y el hilado) resulta ser la misma deidad: Atenea10 para la que las 
mujeres atenienses tejían, durante meses, un manto que suponía un importante servicio 

5 La vida de toda mujer griega, hija o esposa de ciudadano, se dividía en dos situaciones diferentes, antes 
y después del matrimonio; un tránsito que según Hesíodo debía tener lugar cuando la novia contara con 
dieciséis años y el novio con treinta (ver Mirón Pérez, M. D. (2002): “Niñas y ancianas en la Antigua Olimpia: 
tejiendo el orden de género y la paz”. En M. Ortega López y M.P. Pérez Cantó. Las Edades de las mujeres. 
Madrid: Universidad Autónoma de Madrid, p. 56-57. 
6 Durán López, M. A. (1996). “Mujer y modalidades del saber en la Grecia Antigua”. En M. I. Calero Secall y R. 
Francia Somalo (coord.): Saber y Vivir: Mujer, Antigüedad y Medievo. Málaga: Atenea, pp. 62. 
7 Jenkins, I. (1998). La vida cotidiana en Grecia y Roma. Madrid: Akal, pp. 40. 
8 Mosse, C. (2001). La Mujer en la Grecia Clásica. Madrid: Nerea, pp. 30. 
9 Homero. Odisea xxiv 147-148.
10 Homero. Odisea, vii 110 y ss.



22

público a la ciudad pues era expuesto en una de las ceremonias públicas religiosas11 más 
importantes, la procesión de las Panateneas12. También Hestia, divinidad del hogar, de 
algún modo estaba vinculada al tejer (la palabra histia designaba en Grecia tanto al altar 
del hogar como a la mujer que teje, y el vocablo histos se refería tanto al mástil del barco 
como al del telar13. Y asimismo, en el mito de las Horas (que definen las estaciones y los 
ciclos agrícolas) se relata que ellas son hermanas de las Moiras (Parcas), de las que, como 
hilanderas divinas, pendía el hilo de la vida de los humanos14. Así pues, ambos mitos se 
complementan en una especie de metáfora del destino de los humanos que se hila desde 
el albor de los tiempos15, lo cual une un trabajo desempeñado por los dioses varones (el 
destino) con el desempeñado por las mujeres (la hilatura y el tejido). 

A pesar de que ésta actividad se desempeñara en el ámbito del sexo femenino y en el seno 
del hogar recluido y cerrado, todo lo expuesto hasta ahora nos habla de la versatilidad de 
la actividad de tejer como metáfora de un concepto mucho más amplio: el de una actividad 
con verdadera función dentro de la cultura clásica en el sentido de algo que garantiza 
la unidad política, la preservación de la polis, la integración familiar y social, o incluso 
como metáfora del conocimiento, como se muestra en los mitos de una Ariadna capaz de 
salvar y controlar del destino de Teseo mostrándole el camino de la salvación, o el mito 
de Calipso y Circe, dos tejedoras seductoras que, tras tejer, engañan a los hombres para 
aprovecharse de ellos16. En definitiva, tal como señala Pierre Brulè, en relación a unas 
palabras que Jenofonte pone en boca de Iscómaco17, la actividad del tejido, el bordado, el 
zurcido y la costura en el mundo clásico se vinculaba a las tareas del buen gobierno del 
hogar, la administración y regencia económica de la unidad familiar, el soporte y el alimento 

11 Mirón Pérez, M. D. (2001). “Tiempo de mujeres, tiempo de hombres: género, ocio y trabajo en Grecia 
Antigua”. En Arenal, vol. 8, nº8, pp. 26-29. 
12 Sobre la fiesta de las Panateneas ver De La Nuez Pérez, M. E. (2004). “Las Panateneas: topografía de una 
fiesta”. En Gerión, nº 22, pp. 101-120.
13 Mirón Pérez, M. D. (dir.) (2004). Las mujeres y la paz: génesis y evolución de conceptualizaciones, símbolos 
y prácticas. Madrid: Instituto de la Mujer, pp. 254.
14 Homero. Odisea vii 197.
15 Mirón Pérez, M. D. (2001). “Tiempo de mujeres, tiempo de hombres: género, ocio y trabajo en Grecia 
Antigua”. En Arenal, vol. 8, nº8, pp. 36-37. 
16 Mirón Pérez, M. D. (1999). “Realeza y labor doméstica en Macedonia Antigua”. En Gerión, nº17, pp. 218. 
17 Brulé, P. (2001). Les femmes grecques à l’époque clàssiques. Paris: Hachette Littératures. 



23

o sustento de dicha unidad, e incluso, yendo más allá, se concebía como imagen alegórica 
para reflejar las cuestiones universales que han preocupado desde siempre al ser humano a 
lo largo de la historia18. 

Esta imagen de poder reparador de la mujer (relegado, ignorado y oculto) perduró en la 
época romana; la matrona ideal romana también se presentaba como lanífica (el propio 
Augusto llevaba ropas hechas por mujeres de su familia a las que parece ser obligaba a 
trabajar la lana, por ser símbolo de la virtud de la matrona). Y la imagen de la sabiduría de la 
costura y el hilado femenino también se mantendrá en la Antigüedad tardía, de hecho, San 
Jerónimo en la Carta a Laeta en la educación a su hija recomienda: 

«Deja que aprenda a hilar la lana, a sostener la rueca, a poner le cesto en su regazo y tirar 
los hilos con su pulgar»19. 

En la Edad Media, el hilado adquirirá, además, una dimensión simbólica bajo los dos 
arquetipos de virtud20 y castigo, simbolizados en la Biblia como Eva y la Virgen Maria. A 
Eva se le castiga con el hilado para cubrir su cuerpo como puede verse en los capiteles 
del claustro del monasterio de San Juan de la Peña (Huesca) o el capitel de la puerta 
del Juicio Final del Catedral de Tudela (S. XII-XIII). Mientras que la Virgen María aparece 
plácidamente hilando, como puede verse en muchas obras como la Anunciación de San 
Pere de Sorpe (S. XII) actualmente en el Museo Nacional d’Art de Catalunya. 

En 1565 Teresa de Jesús recomendaba a sus religiosas el uso de sus ruecas hasta en los 
ratos que tuviesen de asueto y esta misma actividad era también frecuente en América, 
como describe Garcilaso de la Vega en sus Cometarios Reales de los Incas (1609).

En la Inglaterra de 1764 Jame Hargreaves inventa el torno de hilar mecánico de ocho 
husos que la hiladora Spinning Jenny terminaría ampliando hasta los 120 husos que sería 
introducido en España por Santiago Cid Barajas. 

18 Véase Nash, Mary y Tavera, Susanna (Eds.) (2003). Las mujeres y las guerras: el papel de las mujeres en 
las guerras de la Edad Antigua a la Contemporánea. Barcelona: Icaria. 
19 San Jerónimo (1953). Epistolario. Edición bilingüe. Traducción, introducciones y notas por Juan Bautista 
Valero.Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.
20 Rodriguez Peinado, Laura (2023). “El trabajo textil femenino en la edad media: ocupación señorial y oficio 
profesional”. En Asparkía, 42, pp. 103-125. 



24



25

A pesar del avance técnico que supuso, en el mundo rural, se siguió usando la rueca 
manual hasta bien entrados los años 30 en los que era habitual ver a las mujeres sentadas 
con cestos de lana, bien a la puerta de sus casas, bien al amor de la lumbre, donde se 
transmitían de generación en generación los secretos del matrimonio y de la vida («El pie 
en la cuna, las manos en la rueca, hila tu tela y cría a tu hijuela», según reza el proverbio 
recogido por Juan de Mal Lara21).

21 Sánchez y Escribano, F. (1941). Juan de Mal Lara. Su vida y sus obras. Nueva York, pp. 132-139.

Figura 1. Anónimo. Maestro de Sorpe. Anunciación de san Pere de Sorpe (fragmento). Mediados de s. XII. 
Museu Nacional d’Art de Catalunya (MNAC 113144-001). 



26



27

Pero si hay una imagen que recoge la consagración por excelencia de ese lugar sagrado 
de poder, ombligo del mundo (gineceo) donde se teje el misterio, es en el cuadro de Las 
Hilanderas (1657) de Velázquez (Sevilla, 1599-Madrid, 1660). Como buen artista de su 
tiempo, Velázquez nos propone un típico «Juego de espejos barroco»22 pues el pintor emula 
una jornada de trabajo en el taller de la fábrica de tapices de la madrileña calle de Santa 
Isabel, a pesar de que es claramente un anacronismo pues, en el siglo XVII, la hilatura y el 
tejido ya no se efectuaban en el mismo espacio.  

22  Angulo Íñiguez, Diego (2007). “Las hilanderas. Sobre la iconografía de Aracne”. Estudios completos sobre 
Velázquez. Javier Portús (Ed). Madrid: CEEH.

Figura 2. Diego Rodríguez de Silva y Velázquez. Las hilanderas o la fábula de Aracne.  1655-1660. Óleo sobre 
lienzo. Museo del Prado. Núm. P001173



28



29



30

Así pues, a manera de juego de espejos, Velázquez (como también lo hará Natividad Navalón 
performatizando el espacio de la Galería Nivi en Collblanc) lo que están representando es 
lo que se ha dado en llamar el «teatro de la realidad»23, solo que, mientras Velázquez emula 
un espacio escenográfico donde un grupo de tejedoras tejen el destino de los hombres y los 
misterios de la vida, Natividad levanta sobre las ruinas del viejo gineceo femenino, un «no-
hogar» completamente devastado, en ruinas, hecho de barricadas y lucha. 

Ese no-lugar de Navalón se sitúa metafóricamente en los márgenes de lo real; es decir, en 
lo que ella denomina «las afueras», pues es en las afueras (en ese no-lugar infinito, ese 
desierto, exilio logrado, atopía o centro del laberinto) donde todo acontece; donde «no se 
detiene el tiempo, sino que se viaja con él», donde «el silencio es el tejido de la ausencia», 
donde «dibujar la propia mirada y se desparraman las sombras de la conciencia incómoda». 
Se trata, en definitiva, de un no-lugar donde las túnicas-mujeres de Navalón a pesar de que 
anidan su matria en él, no lo llaman hogar, pero es lo único que tienen pues, tras la muerte 
del arquetipo de la mater, se han convertido en indigentes, en desposeídas de antiguos 
valores referenciales. 

Pero, como ya hechos señalado en el caso del teatro de operaciones del tratado El arte de 
la guerra, o en el gineceo de época homérica, en ese no-lugar a las afueras acontece lo que 
Josep Maria Esquirol24 llama «filosofía de la proximidad» que es la que permite el auténtico 
cuidado de uno (ese remiendo, ese zurcido reparador) que da luz y calor no sólo a uno 
mismo, sino a los que están cerca, protegiéndoles y sirviéndoles de guía en el camino. En 
definitiva; una especie de «manto» tejido para la protección y el cuidado que, a la vez fuera 
una imago mundi del cosmos, como representaría Remedios Varo en la obra Bordando el 
manto terrestre, (1961) hoy conservada en el Metropolitan Museum. 

Será, precisamente la metáfora del «mapa» que aparece en el texto de Esquirol bajo el título 
de Cartografía de la nada y experiencia nihilista la que enlaza la imagen de la mujer-tejedora 
de destinos con la devastación existencial nihilista de nuestra era y que tan gráficamente 
muestra Navalón las mujeres-túnica. 

23  Portús, Javier. (2005). «Las Hilanderas como fábula artística», Boletín del Museo del Prado, XXIII, Madrid, 
pp. 70-83.
24 Esquirol, Josep Maria. (2015). La resistencia íntima. Ensayo de una filosofía de la proximidad. Barcelona: 
Acantilado. 



31

No lo llamaba hogar. Estudio III, 2024. 
Impresión en papel de algodón
Dimensiones 100 x 70 cm



32



33

En efecto, en ese «mapa», Esquirol utiliza la imagen de la «Barraca» en la que el viajero 
se resguarda de la tormenta, donde se repone, se reconstruye, como en un eterno retorno 
nietzscheano25. 

La barraca para Esquirol es la metáfora de la casa, es decir, del hogar íntimo en el que 
intentamos dar sentido al transcurrir de nuestros días, y en cuyo seno se puede vivir la 
experiencia de «la excelencia sabia, misteriosa, artística de la sencillez»26 (como–recordemos-, 
sucedía en el gineceo homérico). 

Por otro lado, hablar de casa (hogar) es remitirse al cobijo, al abrazo y a la mano tendida 
en los que se muestra acogida la existencia humana. En la barraca las relaciones consigo 
mismo, con los otros y con el mundo son relaciones de proximidad, que no es otra cosa 
que el modo de «hacerse cargo de la propia vida, de asumirla expresamente»27. En ese 

25 Esquirol, Josep Maria. Op. cit., 28.
26 Esquirol, Josep Maria. Op. Cit., 69.
27 Esquirol, Josep Maria. Op. Cit., 85.

Figura 3. Remedios Varo. Bordando el Manto terrestre. Metropolitan Museum. 
© 2021 Remedios Varo, Artists Rights Society (ARS), New York / VEGAP, 

Madrid. Image courtesy of Gallery Wendi Norris, San Francisco. 



34



35

«hacerse cargo» la vida recupera su equilibrio, aunque se sepa heredera de la fragilidad de 
la existencia y el nihilismo de la vida. 

Todavía hay una tercera imagen utilizada por Esquirol en esa metáfora del mapa o la 
barraca que conecta su discurso con la obra de Navalón y, a su vez, con la imagen de la 
mujer tejedora del mundo arcaico: los restos de hilo. Con la imagen del hilo, Esquirol no solo 
recuerda el origen de la expresión «nihilismo», sino que construye la idea de que la filosofía 
de la proximidad es una filosofía del «arrejuntamiento», «sutura». Recuerda el autor que 
«nihil» procede de la composición de dos palabras, «ne-hilum» (sin hilo, sin relación, sin 
nexo)», así, el nihilismo sería la pérdida del nexo, de la relación consigo mismo, con los 
otros28 (como el hilo que salvó a Teseo o el hilo de las Moiras que nos conecta a la vida y 
que solo ellas decidirán cuándo cortar). El hilo, pues, remite a la relación como sutura, una 
«zona de cosido», de juntura, el lugar donde unas agujas unen (sin confundir) dos límites. 

28 Esquirol, Josep Maria. Op. Cit., 20. 

Figura 4. John M. Strudwick. El hilo de oro, 1885. Tate Britain, Londres. 



36

Lo más decisivo no es cómo nombrar los límites hilvanados (piel (cuerpo) y alma, cielo y 
tierra, tiempo y eternidad, finito e infinito…), sino que sea curativo el zurcido (que junte, de 
nuevo, lo que era diferente para crear un ser nuevo)

Pero ¿quién es el que mora en el territorio nihilista y devastado de la Barraca? Al igual 
que las mujeres del gineceo homérico, se trata de un tipo particular de mujer nómada, en 
perpetuo estado de alerta, pero, a la vez, aquella capaz de aguantar el tipo ante el vacío 
propio, ante su miseria e indigencia, evitando, a toda costa, perderse en el abismo de 
la devastación. Es aquella mujer que, con mirada de desconfianza y preparada para el 
peligro, entra en la barraca y se enfrenta a la cruda realidad de sí misma, dándose cuenta 
o haciéndose cargo de lo que encuentra entre sus propios escombros. 

Esa mujer, cual vestal griega, cual cariátide helénica se cubre con una rígida capa o túnica de 
un inmaculado blanco. Aquí Natividad Navalón nos conecta con el discurso performático de 
«cuerpo vestido o armado» que va más allá del mero atuendo que oculta la desnudez y nos 
ofrece seguridad o protección. Nos habla de una declaración de intenciones pues lo convierte 
en el medio a través del cual no sólo proyectamos públicamente nuestra identidad, sino que 
ayudamos a los demás a ser reconocidos en dicha identidad a través de esa especie de 
segunda piel que representa, en un solo elemento, el cuerpo y el espíritu del individuo. 

Y, como las mujeres de Navalón son guerreras nómadas de sí mismas y vigías de cuanto 
les rodea, eligen una indumentaria unívoca: la túnica de la guerrera, una túnica blanca e 
inmaculada que recuerda el hieratismo del péplum de la mujer griega; el viejo manto de 
Atenea, la diosa de la guerra, tejido durante generaciones y generaciones de mujeres-
guerreras y transmitido de abuelas, madres a hijas y nietas. 

No obstante, las túnicas de Navalón revisten todavía otra característica que las define y, 
a la vez las singulariza; unos punzones afilados e hirientes los atraviesan, provocando 
suturas y violentos remiendos. Son túnicas-cárcel. Como ya hizo Ursula Sax (Backnang/
Württemberg, 1935) artista alemana vinculada a la Bauhaus para sus Geometrisches Ballett  
cuyos trajes se convierten en auténticas máscaras corporales con vida y movimiento29, las 
de Navalón, a su vez, universalizan la figura de la mujer-guerrera, la mujer-resistente a 
través de esa autorrepresentación performativa. Un poco, como hiciera la también artista 
29 Muckermann, J. (2019). Tanzskulpturen von Ursula Sax. Geometrisches Ballett im Bauhaus-Jahr. Monopol.



37

Jana Sterbak (Praga, 1955) con sus vestidos de alambre electrificado, vestidos hechos de 
carne o vestidos jaula. O, más lejanamente, Louise Bourgeois (París, 1911 – Manhattan, 
2010) quien trabaja más sobre la búsqueda de un pasado, sobre la base de los recuerdos, 
espacios y memorias, como vehículos de «expresión inmediata de los estados psicológicos 
de la artista, de sus miedos y ansiedades»30. Es curioso como en Bourgeois (y también en 
Navalón) la aguja se utiliza para reparar, coser, volver a unir el daño del cuerpo (la piel que 
nos protege, límite del yo frente al mundo). Viene a ser como una reivindicación del perdón. 
Una metáfora de la reparación. 

Pero, estas mujeres-túnica ¿a qué se resisten? ¿Contra qué batallan? 

Generalmente, se acostumbra a vincular la resistencia a un tipo de rebelión contra el statu 
quo, pero, de nuevo nos remitimos a Esquirol, el cual defiende que la resistencia pasivo-
activa ha sido siempre constitutiva del ser humano. Nuestra situación es esencialmente 
límite. Vivimos solos y a la intemperie, sin techo de valores, desasistidos de las grandes 
verdades de antaño. Huérfanos, somos funambulistas en el desierto31. Y esa falta de rumbo, 
de dogmas, nos acompaña allá donde vayamos, pues nuestra realidad, movida en gran 
parte por las “fuerzas disgregadoras”, nos asalta continuamente. 

Para reparar este hecho, relacionamos, unimos, juntamos. Así pues, el ser humano es 
juntura. Es su modo de ser. Su característica ontológica consiste, por tanto, en el hecho de 
que «existe uniendo y suturando». Precisamente por esta razón tiene sentido «resistir» que 
es, a su vez, el sentido último de «existir» dado que implica un posicionamiento particular de 
uno mismo ante el mundo y es indisociable del cuidado del otro y de uno mismo en soledad, 
en completa intimidad y aislamiento (de nuevo, el gineceo, de nuevo la barraca, la trinchera 
del guerrero). La única respuesta con sentido frente a la precariedad es el resguardo. 

De la conciencia de una situación a la intemperie y de la de la experiencia devastadora, nos 
descubrimos a nosotros mismos, nos regeneramos en la sutura. 

30 Borja-Villel, M. (1990). «Louise Bourgeois: la escultura como transgresión». En Weiermair, W. Kunstvereis, 
F. y BorjaVillel, M. (dir.). Louise Bourgeois. Barcelona: Fundació Antoni Tàpies, pp. 198-199.
31 Esquirol utiliza la imagen del desierto como metáfora para ilustrar la precariedad de la condición humana 
donde impera la confusión, la postverdad, el extravío y el exilio. 



38

La vieja casa de la madre se ha derrumbado y vivimos entre 
escombros, entre heridas del patriarcado que nos taladra la piel 

con las finas agujas del “deberías ser”. Queremos fundar un hogar 
propio, aunque sea hecho de desechos.

Deberías ser, 2016. 
Impresión en papel de algodón y agujas clavadas

Dimensiones 110 x 55 cm



39



40

Territorio de reyertas en un campo yermo. 
La necesidad de encontrar ese lugar que mantenga juntas, 

sin confundirlas, presencia y ausencia.

Territorio de reyertas. 2018-2019. 
Impresión en papel de algodón y grapas

Dimensiones 110 x 55 cm



41



42

Nosotras, funambulistas del vacío, nos abismamos en la vacilación del 
cimbreo, en la tensión del salto. El vértigo nos revela la inseguridad, la 

constatación del naufragio, la ausencia de todo fundamento donde enraizar 
nuestras creencias.

Funambulistas del vacío, 2016.
Impresión en papel de algodón y agujas clavadas

Dimensiones 110 x 55 cm



43



44

La búsqueda de un refugio frente a lo inhóspito. 
Tenemos que aprender a caminar solas para alcanzar un lugar 
mas allá de toda violencia, de toda imposición, de todo orden.

Esa conquista diaria del caos, 2018-2019. 
Impresión en papel de algodón y algodón atado

Dimensiones 110 x 55 cm



45



46



47

Pero, por otro lado, cabe destacar también que el término “indigencia” tiene asimismo un 
matiz ideológico, dado que hace referencia a nuestra falta de anclaje en las sociedades 
actuales, a nuestra pérdida de todo fundamento teórico, a la quiebra o muerte del viejo 
ideal ilustrado, de las seguridades (una muerte, por otro lado, que se ha perpetrado en la 
era postglobal y postpandémica). En efecto, la modernidad, concebida por Marina Garcés 
como un tiempo presente eterno (sin nostalgia del pasado ni posibilidad de futuro), como 
una especie de happycracia o estado de bienestar de la que hablaron Edgar Cabanas y 
Eva Illouz32, murió con el derrumbe de las torres gemelas y la crisis de 2008, y le sucedió 
lo que Marina Garcés llama el  tiempo póstumo, tras el cual vino la idea del apocalipsis, 
«la historia como pendiente, inclinada al vacío»33; de ahí que la happycracia o gobierno 
de la felicidad se haya transformado en  fobofobia y  tanatofobia: miedo, respectivamente, 
al miedo y a la muerte. El presente eterno de feliz hiperconsumo se ha transformado en 
un presente sin futuro. El futuro se convierte, pues, en «un lugar vacío y tenebroso»34. 
Vivimos entre las ruinas de un mundo caduco, desnortados, sin referentes.  Nietzsche, en 
La voluntad de poder, ya definía la experiencia nihilista como la falta de meta, de respuesta 
al por qué (con el sentimiento de extravío y nomadismo que eso implica). Esta pérdida de 
valores, de principios en los que asentar la existencia humana produce un efecto devastador 
que se refleja perfectamente en el hieratismo vigilante de las túnicas-mujeres de Navalón, 
pues como ya señala Gómez-Blesa, ante tal indigencia de referentes, se puede «estar a 
la intemperie dentro de casa»35 y esa vulnerabilidad nos convierte en seres nómadas uy 
vigilantes de manera  permanente.  

De esa «condición vulnerable de la existencia humana» brota el concepto de cuerpo como 
materialidad, fragilidad o finitud que nos recuerda los límites del yo, y, ante la herida, urge 
el retiro a ese lugar sagrado, oculto y reparador de la trinchera, del hogar... (del gineceo). 

32 Gómez-Blesa, Mercedes (2021). Estéticas de la ausencia, Barcelona: Cumbres y Huso, Palabras hilanderas 
9, p. 47. 
33 Gómez-Blesa, Mercedes. Op. Cit., p. 46. 
34 Gómez-Blesa, Mercedes. Op. Cit., p. 53. 
35 Gómez-Blesa, Mercedes. Op. Cit., p. 9. 



48



49

Al igual que las mujeres-túnica de Navalón, nos urge un retiro del mundo para reconectar 
con las enseñanzas la «anachoresis laica» o ausencia del mundo. Muchos, de hecho, ante 
una herida, hemos sentido en alguna ocasión ese anhelo arcaico de salida al mundo natural 
al estilo de los “filósofos de cabaña” (Heidegger, Spinoza, Rousseau, María Zambrano, 
Thoreau) en busca de esa “soledad centrada de los pensadores de la intemperie”, en lo 
productivo del silencio. Y, precisamente, las mujeres nómadas de Navalón buscan esa 
filosofía de la lentitud. Un ritmo propio que propicie un espacio de recogimiento. Así lo 
anuncian ellas mismas: “la casa es desierto, ausencia de mundo, atopía”. 

Pero, hay un aspecto importante: la toposofía hablaba de emanciparse, de ruptura, de salir 
de la casa del padre, aun sin abandonar la interconexión entre los humanos (el sentido de 
comunidad), pues busca lograr el cuidado reparador de ese yo roto, a través del encuentro 
con uno mismo. Hemos de perseguir, como recuerda Marina Garcés, una nueva comprensión 
del mundo, como vida compartida, no solitaria. Como dijo Merleau-Ponty “es por mi cuerpo 
que comprendo al otro”, en el cual, como diría Judith Butler, asiento las bases de una nueva 
«ontología corporal». 

Las gradas del purgatorio, 2023.
Imagen digital
Impresión sobre papel de algodón
Páginas: 46, 48 y 50-51



50



51



52

Lo que Natividad Navalón nos propone desde su particular refugio-gineceo no es otra cosa 
que repensar el relato de autosuficiencia del sujeto heredero de la tradición racionalista 
del mundo occidental (en el sentido del canon de reconocibilidad del sistema normativo 
del poder: varón-blanco-occidental heterosexual-propietario-culto-padre de familia- sin 
discapacidad física o psíquica) y en coherencia con el postcolonialismo y algunas teóricas 
feministas, Navalón insiste en la necesidad de la cercanía de los cuerpos “para ser amados, 
atendidos, trascendidos”, reparados en unos “lazos afectivos que nos protejan del mal del 
siglo (la soledad)”. Y nos recuerda que el cuerpo y el cuidado son cuestiones esenciales para 
pensar la vida. El cuerpo es esencial pues es materialidad, fragilidad y deseo; y el cuidado 
es también fundamental porque supone sostener la supervivencia, la finitud del cuerpo, la 
interdependencia con otros cuerpos. Solo de ese modo seremos capaces de repensar un 
marco social más igualitario y democrático en esa eterna y reparadora “reconocibilidad”, 
ahora nuevamente revisada y re-valorada.



53



54



55

GALERÍA ESPAI NIVI

A ellas,
Nómadas y Vigías



56



57



58



59



60

Somos indigentes que mendigan una nueva verdad, 2016.
Impresión en papel de algodón y aguja clavada

Dimensiones 110 x 55 cm

Mientras tanto, vamos como nómadas a la búsqueda de la 
otra orilla, vamos como náufragos, tras una nueva tierra sólida 

donde volver a levantar nuestra casa.



61



62

Los martes de la Salpêtriere, 2021.
Impresión en papel de algodón y cosido

Dimensiones 110 x 55 cm

A nosotras nos corresponde ejercitarnos en un nuevo modo de 
pensar: el descubrimiento de nuestros miedos y los fracasos de 

nuestra historia. Una puesta en cuestión de todo discurso.



63



64



65



66

Nómadas y Vigías, 2024.
Túnicas intervenidas
Dimensiones variables



67



68

Vivimos en el traje que tejemos para crear 
una nueva mirada. Es el primer paso para 

dominar nuestro propio cuerpo, el lugar 
donde moran las sombras de la conciencia 

incómoda.



69



70

Atrapada en una túnica blanca, 2023.
Impresión en papel de algodón y brazos cosidos

Dimensiones 110 x 55 cm

Lienzo inmaculado, herido, marcado, invadido, penetrado una y 
otra vez, mientras ella teje la huella de la pérdida, del dolor, de 

la desolación.



71



72

Somos hijas de la indigencia, 2022.
Impresión en papel de algodón y laberinto cosido

Dimensiones 110 x 55 cm

De mi hija aprendí que del laberinto solo se puede 
salir por arriba, saltando para dejarlo atrás.

El único camino para salir del exilio es saltar, 
cruzar la frontera.



73



74



75



76



77



78

La era de la indigencia, 2021.
Silla cubierta con tela y dibujo en lápiz graso
Dimensiones variables

Esta estancia no es la representación de la soledad, sino su misma sustancia



79

Esta estancia no es la representación de la soledad, sino su misma sustancia



80



81



82

De miedos y fracasos, 2018-2019. 
Impresión en papel de algodón y tatuaje bordado

Dimensiones 110 x 55 cm 

No lo llamaba hogar. Estudio II, 2024. 
Impresión en papel de algodón, tatuaje bordado y texto

Dimensiones 50 x 30 cm

He perdido mi hogar, he perdido mi referencia, 
he perdido al padre y a la madre, a la hija, a mí misma, 
he perdido mis patrias y mi matria. 
Seguridad, verdad, protección, dogmas, cimientos y fundamentos, 
se desvanecieron en una noche.

Ahora es el momento de conquistar mi isla, 
en esa balsa calma que proporciona el reflejo 
donde mirarme para dibujar mi propia identidad.

La búsqueda de un lugar donde yo me sienta yo.

A ti y a mí



83



84



85



86



87

Aquí en las afueras, 2024.
Siete paños de lino atravesados por una aguja y texto manuscrito
Dimensiones variables

Aquí en las afueras la indigencia nos mantiene vigías.
Aquí en las afueras la vida solo tiene presente.
Aquí en las afueras lo infinito aplaca la angustia.
Aquí en las afueras el silencio es el tejido de la ausencia.
Aquí en las afueras el momento es la sustancia de la soledad.
Aquí en las afueras el sueño se convierte en vigilia.
Aquí en las afueras vive el grillo de la noche.
Aquí en las afueras está el centro del laberinto.
Aquí en las afueras la casa es desierto, resistencia y quietud.
Aquí en las afueras reivindico el perdón.
Aquí en las afueras los recuerdos retrasan la muerte.
Aquí en las afueras anido en mi matria.
Aquí en las afueras lo intento de nuevo para fracasar mejor. 
Aquí en las afueras suspiro satisfecha: estoy perdida.
Aquí en las afueras, existir es resistir. 



88



89



90



91

Respirar es habitar el cuerpo. Conspirar significa respirar juntas.

El legado del que soy guardiana es el hálito que me conforma y me sostiene, es el soplo que me 
empuja a la vida, que me mantiene alerta, que me da impulso para continuar, que me envuelve y me 
respira, es la brisa que me mece en la memoria. En este estado de vigilia no se detiene el tiempo, 
viajamos con él, porque “posponer es dimitir”1. 

Permanezco errante mientras el jadeo va sanando las huellas de mi cuerpo. Es entonces cuando 
escucho ese sonido sin nombre que percibo en el silencio interior, un sonido que une latido y 
exhalación. Revivo el soplo de una noche en la que es imposible la disociación del aliento con 
respecto al tiempo.

La respiración me ancla y me doy cuenta de que soy depositaria del legado. Como nómada voy 
suspirando preguntas, las alivio, nutro mi cuerpo con ellas. En este acto la vida solo tiene presente 
y el pensamiento es la fisura, una grieta por donde puedo volver a suspirar. Respirar es tan sencillo 
que solo se requiere de un cierto valor, entereza, imperturbabilidad, serenidad, refinamiento y 
delicadeza. Intentarlo, ya vale todo el esfuerzo.

Es entonces cuando el legado se convierte en guía, en el atrevimiento que nos pasó nuestra madre 
para seguir en esa búsqueda nómada, para ser vigías de tantas mujeres transmisoras de saber, 
para ser el faro que alumbra a las que no pudieron elegir a lo largo de los siglos, y que como muestra 
de solidaridad, debemos hacer visibles. 

En esa transmisión a ellas, a todas ellas, se produce la unión, la conspiración. Respirar es habitar el 
cuerpo. Conspirar significa respirar juntas.

1 Esquirol, Josep María. La resistencia íntima. 



92

Nosotras las vigías. 
Respirar es habitar el cuerpo, conspirar es respirar juntas, 2024.

Proyección de vídeo sobre dos camas
Dimensiones variables

Legado, transmisión y tránsito,
el paso del testigo.
Ese continuo tejer de abuela a madre
y de madre a hija
ese hacer entrega, ese dar vida 
que nos prepara para la muerte.



93



94



95



96



97



98



99



100



101



102



103



104



105



106

Tejer es cobijar
Tejer es arraigarse
Tejer es dudar
Tejer es decidir
Tejer es defender
Tejer es escuchar
Tejer es reunir
Tejer es sororidad
Tejer es resistir



107

Los lugares de la memoria. Tejer es resistir

El territorio de las hilanderas se convierte en el lugar de la memoria donde presente y pasado se 
unen, donde se dibuja un diálogo cómplice entre mujeres, donde dibujamos nuestra propia mirada. 
Es el lugar donde la escritura secreta nü shu que nos apunta Lisa See en el libro El abanico de 
seda, se convierte en la liberación sanadora que nos ayuda a descubrir los fracasos de nuestra 
historia y a comprender a la mujer, pero sobre todo nos ayuda a comprendernos a nosotras 
mismas.

El territorio de las hilanderas es una habitación propia situada en el margen, en la periferia, donde 
ella se siente ella. Cuando la vieja casa se ha derrumbado, cuando nos invade el sentimiento 
de orfandad, solo nos queda ordenar nuestras dudas, plegar nuestras derrotas y apilar nuestros 
deseos. El encuentro con la memoria solo puede comenzar en la penumbra de la soledad. Es el 
lugar de descanso momentáneo frente a lo inhóspito, nuestro lugar de refugio. Aquí la palabra es 
el abrigo. Aquí el presente es el crisol.

Aparece entonces una búsqueda nómada que nos sitúa en la frontera, la necesidad permanente 
de conquistar el caos, vigías de la isla a la que asirse. Porque sabemos que cuando salgamos de 
este lugar nos asomaremos al abismo y nos acechará el vértigo de vivir. Sabemos que el único 
camino para salir del exilio, para salir del laberinto, es saltar por arriba. Somos nómadas sin 
frontera. Somos conscientes de que por mucho que nos desesperemos este camino lo estamos 
recorriendo solas.

Tejer es sobrevivir, es entregar, es invadir, es perdurar. Tejer empodera y nos da confianza en 
nosotras mismas porque nos muestra capaces de imaginar, de conquistar, de implantar. Tejer 
es una búsqueda nómada, es un constante desplazamiento por lo desconocido, por lo que está 
por hacer. Tejer es volver a empezar para aprender a base de prueba y error hasta encontrar la 
naturaleza de nosotras mismas. Tejer es construirse, es remendarse y nos permite equivocarnos 
mejor, porque es necesario cuestionar nuestra historia para seguir avanzando. A veces resistimos 
a la muerte solo para seguir recordando. 

Nosotras, habitantes nómadas, tejemos como buenas vigías para no olvidar, para volver a 
levantarnos.



108



109



110



111



112



113



114



115



116



117



118

¿Alguna vez tuvimos un hogar?, 2019.
Impresión en papel de algodón y pecho cosido

Dimensiones 110 x 55 cm

Una y otra vez construimos una morada 
donde sobrevivir, una tabla a la que asirse. 

Nuestro destino como mujeres, como 
indigentes, es ser sujetos errantes.



119



120

No lo llamaba hogar. Estudio V, 2024. 
Impresión en papel de algodón
Dimensiones 50 x 30 cm



121



122



123



124

Las hilanderas, 2024.
Bastidores con lienzo bordado, fieltro, y ovillos de algodón
Dimensiones 310 x 170 x 12 cm



125



126

Paciente espera, 1997.
Hormas fundidas en bronce
Dimensiones variables



127

A veces descubro que los pasos, al no llevarme a 
ninguna parte, me conducen al interior de mí misma. 
Es entonces cuando me encuentro perdida. 
Por fin, me hallo perdida.



128



129



130



131



132



133



134



135



136



137



138



139



140



141



142



143



144



145



146



147



148



149



150



151



152



153



154



155



156



157



158



159



160



161



162



163

Biografía



164

Natividad Navalón
Valencia (España), 1961.
Licenciada en Bellas Artes por la Facultat de Belles Arts de San Carles.
Doctora en Bellas Artes por la Universitat Politècnica de València.
Académica de Número de la Real Academia de Bellas Artes de San Carlos.
Ha sido vicedecana y directora de departamento en la Facultad de Bellas Artes de 
Altea, Universidad Miguel Hernández. 
Catedrática de Proyectos en el Departament d’Escultura de la Universitat Politècnica 
de València.



165

2012-2023 La serie No lo llamaba hogar, pero era 
todo lo que ella tenía nos advierte del momento 
de duelo, de pérdida, de soledad, de desarraigo. 
Esta serie presenta un lugar de luchas y treguas 
en un campo de ausencia, de vacío, de mar, de 
inmensidad. La necesidad de encontrar una zona 
segura que mantenga juntas, sin confundirlas, la 
presencia y la ausencia. Imagen de un estado 
de fracaso, de la pérdida misma que reafirma su 
penuria, porque el deseo que entraña la conquista 
nunca estará satisfecho del todo. Nuestro destino 
como mujeres, como indigentes, es ser sujetos 
errantes. La vieja casa se ha derrumbado, ahora 
nos queda ordenar nuestras dudas, plegar nuestras 
derrotas, apilar nuestros deseos. Un laberinto de 
caos como compañero de viaje. Aparece entonces 
una búsqueda nómada que nos sitúa en la frontera 
y nos obliga a empaquetar las seguridades, la 
estabilidad, para coger la maleta hacia un nuevo 
orden. La metáfora de la indigencia es, en el 
fondo, una forma de comprender a la mujer, 
pero sobre todo, una forma de comprendernos a 
nosotras mismas. Se convierte en el tránsito que 
va abocetando esa nueva construcción del yo. De 
esta metáfora de indigencia deviene un sentimiento 
de orfandad de creencias, una existencia precaria, 
insegura, donde se asienta un estado de tensión 
permanente, cuya única posesión es el encuentro 
consigo mismo. Y sólo al asomarnos al abismo 
descubrimos que el vértigo de vivir nos acecha, 
pero es el único camino para salir del exilio, para 
cruzar la frontera. Se empieza a comprender que 
no se sabe vivir en soledad, pero tampoco inmersa 
en la sociedad de la mentira, de la posverdad. 
Somos conscientes de que por mucho que nos 
desesperemos ese camino lo estamos recorriendo 
solas. Las obras de esta serie se han mostrado 
en la Feria de Arte de Sevilla, en Museari. Museu 
de l’imaginari, en el Centro Cultural Las Naves en 
Valencia, en el C.C. Tecla Sala en Barcelona, en la I 
Bienal Internacional de Casablanca en Marruecos, 
Casa de Porras, La Madraza en Granada y en el 
MuVIM, Valencia.

2006-2014 La serie De madres a hijas es un 
homenaje al papel de las mujeres que desde su 
lugar de soledad son transmisoras del legado. Ello 
reivindica el paso del testigo de madres a hijas, 
un privilegio que solo tienen las mujeres. Inmersa 
en la narrativa femenina, plantea y esboza las 
relaciones entre madre e hija como fondo de 
la trama, comienza una investigación sobre las 
relaciones de amor y desamor, de complicidad 
y soledad, de reproches y de esperanzas entre 
unas y otras, un espejo en el que se proyecta 
la sucesión de madre e hija, que acrecienta la 
soledad, potencia el ritual, plantea su misión o su 
liberación. En algún momento de la vida siempre 
ha habido una madre detrás, siempre ha habido 
una labor por hacer y la necesidad de un legado 
por dejar. 

El resultado de esta investigación se pudo ver en la 
exposición La maleta de mi madre presentada en 
el IVAM Institut Valencià d’Art Modern, en el Centro 
Cultural del Carmen en Valencia, en la Galería 
Punto, en el auditorio de Ávila, en la Fundación 
Frax en Alicante y en la itinerancia realizada 
por diversos museos en China. Así como en la 
participación en la 12 Bienal de La Habana, en la 
X Bienal Internacional de Arte Contemporáneo en 
Dakar, en la Biennale Internazionale di Scultura en 
Racconigi y en la III Bienal del Fin del Mundo en 
Ushuaia, Argentina. 

La serie nos muestra el lugar que acompaña 
a la mujer en el tránsito, la huella que marca el 
legado. Esta muestra es un homenaje al papel de 
las mujeres que desde su lugar de soledad son 
transmisoras de legado.



166

2000-2006 Serie Sin pedir perdón. Los estudios de 
procesos de identidad y arquetipos femeninos han 
permitido plantear en esta serie el uso de tejidos 
dentro de la interpretación. Ello llevó a un proceso 
de acercamiento a ciertos rituales o acciones 
asociadas a la mujer. Para ello, se recurre al 
estudio de acciones dentro del ámbito doméstico, 
como doblar, plegar, ordenar, coser, limpiar, cortar, 
atar, zurcir, etc., que describen, precisamente, la 
acción del vivir en este territorio. Esta serie de 
acciones dentro de la repetición como proceso 
ritual le permite introducirse en la expresividad, 
plasticidad, blandura, docilidad y connotaciones 
que pueden aportar materiales de uso cotidiano, 
como la tela, el hilo, el lienzo, la aguja. Esa mirada 
interior cometida en el ritual de la repetición es 
recogida en el trabajo presentado en la exposición 
Una cambra pròpia en el Museo de Girona, 
Diálogos en el Palacete del Embarcadero en 
Santander, en Mujeres en la Sala de exposiciones 
de Plaza España en Madrid, De blancos, vacíos 
y silencios en la Fundación Telefónica y en la II 
Bienal de Valencia. El trabajo de investigación 
realizado para esta producción artística le permitió 
obtener la cátedra de proyectos en la Universitat 
Politècnica de València.

1996-2003 Serie Mi cuerpo: Aliviadero y Miedo. 
Este estudio parte de la premisa de que todo lo 
vivido, lo sentido y lo pensado se hace a través de 
nuestro cuerpo; desde la condición femenina, se 
plantea el cuerpo como lugar donde acontece la 
vida. En la construcción cultural de los géneros se 
propone una revisión de los arquetipos femeninos 
tradicionales que son puestos en cuestión o 
simplemente reinterpretados. En España, el 
proceso vino retrasado por un acceso postergado 
de la mujer al ámbito de lo público. Sin embargo, 
desde los años ochenta son múltiples las visiones 
que las artistas españolas aportan al panorama 
que sobre estos asuntos se vienen realizando. 

En los años noventa este argumento sufrió una 
fuerte politización en aquellas artistas más jóvenes 
que acababan de iniciar su andadura. Sin duda 
las épocas de un feminismo, en primer grado 
meramente testimonial o reivindicativo, están 
ampliamente superadas. Ha llegado el momento 
en el que el arte parece haber ganado la batalla, 
desde una posición no formalista y, además, 
desmitificadora. Por ello, el estudio realizado 
sobre la cuestión de la identidad y de si existe o 
no una percepción del mundo condicionada por 
el género, trata más bien de una constatación y 
de un proceso de acercamiento a ciertos rituales 
o acciones asociadas a la mujer, con ello entra 
en la dicotomía público/privado que siempre ha 
separado las funciones y la actividad de hombres y 
mujeres. Esta serie fue expuesta en la Sala Parpalló 
de Valencia, en el Casal Solleric de Mallorca, en 
Centro Cultural Tecla Sala en Barcelona, en el 
Círculo de Bellas Artes de Madrid, en el Museum 
Moderner Kunst Stiftung Ludwig de Viena, en la 
Expo’98 en Lisboa, en El Centro de Desarrollo de 
Artes Visuales de La Habana (Cuba) y en el Museo 
Mie Prefectural Art Museum de Japón. Una de las 
obras ha servido como galardón otorgado por la 
Generalitat Valenciana en el Día Internacional de 
la Mujer, el 8 de marzo, para distinguir y reconocer 
a nivel internacional el trabajo y el esfuerzo 
realizado por mujeres. 

En este periodo queremos destacar la realización 
de una escultura pública, en el año 2003, titulada 
El lugar de la memoria, que tiene como objetivo el 
mostrar cómo la memoria colectiva impresa forja 
nuestro presente, cómo la historia modela nuestro 
ser, cómo la cultura nos hace ver la realidad que 
nos rodea. La publicación del libro Natividad 
Navalón. Esculturas recoge el trabajo realizado 
hasta la fecha.



167



168



169



170

1994-1998 Serie Moradas Anónimas, en la que 
reflexiona sobre la soledad, la marginación y 
la inaccesibilidad del individuo. Procesos de 
identidad, enfermedades que estigmatizan como 
es el SIDA y la no violación de la intimidad, dan 
como resultado la exposición Mar de soledades 
en el Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía. 
Posteriormente, realizó por México, EE.UU. 
Argentina y Brasil la exposición itinerante titulada 
Moradas anónimas. 

Durante este periodo plantea un trabajo partiendo 
de la relación entre el concepto de instalación y 
el concepto de seriación, basado en el uso de 
la repetición como recurso formal y metodología 
constructiva en el lenguaje de la instalación. 
En la producción artística el uso de la repetición 
produce no sólo un cambio cuantitativo en la obra, 
sino también cualitativo. La artista apunta que la 
repetición provoca un cambio de significado en la 
percepción del elemento modelo. Con este trabajo 
ha pretendido que los objetos repetidos definan 
un campo intencional que sirva como recurso 
escultórico para condicionar la lectura de la obra. 
Así pues, la multiplicación del modelo permite la 
construcción de un discurso artístico donde, por 
un lado, se enfatizan aspectos del concepto, del 
tema, de la idea o del problema que ella plantea 
y, por otro, aumenta el sentido de orden, claridad 
o unidad gracias a la pregnancia o gestalt que la 
repetición o el ritmo confiere a la obra. 

El punto más interesante de este estudio ha sido 
el comprobar que el uso de este recurso le permite 
simular que la obra se prolonga hacia la infinitud, 
sobrepasando los límites del espacio que ocupa, 
la misma problemática sobrepasa el espacio 
expositivo.

1988-1993 Serie El paraíso de Alicia, basada en la 
experimentación sobre el lenguaje de la instalación. 
El objetivo era ocupar el espacio, alterarlo y, 
por tanto, transformar la imagen perceptual y 
significacional que de él se tiene. Por ello, utilizó el 
término improvement en sus obras para designar 
una modificación en el espacio arquitectónico 
ya existente, creando la obra a partir del mismo. 
Su pretensión es encontrar la presencia de ese 
espacio, destacarlo y valorarlo por sí mismo, 
enfatizarlo, ver a través de su intromisión aquello 
que ya existía pero en lo que nunca repara el 
espectador, convirtiéndolo en el auténtico material 
escultórico. 

Esta serie aporta proyectos como la Beca Alfonso 
Roig, Muestra de nuevos creadores, Muestra 
de arte joven y exposiciones como Post-pos: 
Imágenes del recuerdo (en la galería Post-pos), 
Lugares de ausencia (en la galería Salvador Riera 
de Barcelona), Ilusiones-Alusiones (en el Centro 
Cultural Conde Duque de Madrid), Al aire libre (en 
el Castillo de Buñol), Prisiones imaginarias (en el 
Espais d’art contemporani de Girona) y Escenarios 
de tránsito (en la Fortezza da Basso, Florencia), 
le permitieron disponer de diferentes espacios 
en los cuales comprobar y mostrar el análisis 
y estudio realizado, así como cada una de las 
soluciones plásticas al concepto de instalación y 
más concretamente al proceso de intervención del 
espacio expositivo que propone.



171

1994-1998 Durante este periodo centra su 
investigación en el estudio de métodos de creación 
plástica: La serie como estrategia creativa en la 
generación de esculturas. En ella plantea este 
proceso de creación como forma de investigación, 
y la obra de arte, como reflexión artística sobre la 
realidad. Este proceso de trabajo posibilita además 
el planteamiento y enunciados de problemáticas 
a cuestionar. Las primeras aportaciones sobre 
este tema comenzaron en 1986, cuando elabora 
la serie Espacio urbano. La producción artística 
realizada en torno al tema ha dado como resultado 
su difusión en diferentes exposiciones como Del 
espacio referente, en el Círculo de Bellas Artes de 

Valencia, 10 Jahre... 10 Künstler, en Maguncia, 
Alemania, y Última escultura a València, en la 
Fundació Caixa de Pensions, Barcelona. La parte 
final de esta investigación fue seleccionada para 
representar a España en la Bienal de Bolonia, 
en la que participaban artistas de la Europa 
mediterránea. La obra elaborada en esta etapa fue 
reconocida por distintas instituciones y forma parte 
de diversas colecciones de arte como la Fundació 
La Caixa, Museo de Arte Moderno de Villafamés 
en Castellón, Diputación de Alicante y Murcia y 
diversos organismos de la Comunidad Valenciana. 
Esta investigación le permitió doctorarse en la 
UPV.



172



173

EXPOSICIONES INDIVIDUALES – 
SOLO EXHIBITIONS

 
- Women’s Legacy, 2022. Palau de les Arts, Valencia.
- La era de la indigencia, 2021. MuVIM, Valencia.
- No lo llamaba hogar, pero era todo lo que ella tenía, 2019. Museari. Museu de l’imaginari.
- Cuéntame un cuento…qué cuento me has contado, 2013. Galería Punto, Valencia.
- De Madres a Hijas, 2011.
  Wuhan Art Museum, China.
  Ningbo Art Museum, China.
  Changshu Art Museum, China.
- La Maleta de mi Madre, 2009. IVAM Centre Julio González, Valencia. 
- Summer Time, 2007. Alicante.
- Entredós, 2002. Museo del Istmo. Cádiz.
- Diálogos, 2002. Palacete del embarcadero. Santander.
- Sin Pedir Perdón, 2000. Centro Cultural Villa Gadea. Alicante.
- Moradas Anónimas, 1999. Instituto de Arte Mexicano. Washington.
- Natividad Navalón, 1999. Instituto de Desarrollo de Artes Visuales, La Habana, Cuba.
- Das Dunkle des Bewusstseins, 1998. Museum Moderner Kunst Stiftung Ludwig Wien. Palais 
  Liechtenstein, MOKA, Austria.
- Moradas Anónimas, 1998. Museo Nacional de Bellas Artes. Buenos Aires.
- Sense Demanar Perdo, 1998. Casal Solleric Palma de Mallorca.
- Moradas Anónimas, 1997.
  Ex – Teresa Arte Alternativo. Méjico D. F.
  Sala Libertad, Querétaro.
  Hospicio Cabañas, Guadalajara.
- Mi Cuerpo: Aliviadero y Miedo, 1997. Centre Cultural La Beneficencia, Valencia.
- Mar de Soledades, 1995. Museo Nacional Centro de Arte Reina Sofía, Madrid.
- Lugares de ausencia: Lugares de incursión, 1993. Arteara Galería, Madrid.
- Lugares de ausencia, 1991. Galería Salvador Riera, Dau al Set, Barcelona.
- Museo de Arte Contemporáneo Vicente Agilera Cerni de Vilafamés. MACVAC, 1988. Castellón.
- Post–Pos: imágenes en el recuerdo, 1988. Improvement. Galería Post–Pos, Valencia.
- Del espacio referente, 1986. Circulo de Bellas Artes de Valencia.



174



175

BIENALES
- Relegere. Bienal de la IACLSC. Bhubaneswar, India.
- Zona Franca. Exposiciones colaterales. 12 Bienal La Habana, 2015. La Habana, Cuba.
- Biennale Internazionale di Scultura, Racconigi 2013. Torino, Italia.
- X Bienal Internacional de Arte Contemporáneo en Dakar, 2012. Senegal.
- I Bienal Internacional de Casablanca, 2012. Marruecos.
- III Bienal del Fin del Mundo. Antropoceno, 2011. Ushuaia, Argentina.
- II Bienal de Valencia, 2004. Centre del Carme, Valencia.
- VII Bienal de la Habana, 2000. Cuba.
- BIENNALE ‘88, Giovani Artisti dell’ Europa Mediterranea, Bologna.
 
FERIAS DE ARTE-ART FAIR 
- ArtSevilla, 2016. Miquel Piqueras promotor, Sevilla.
- ArtSevilla, 2015. Miquel Piqueras promotor, Sevilla.
- I Feria Internacional de Arte Contemporáneo Donostiartean, 2014. San Sebastián.
- I Feria Internacional de Arte Contemporáneo MARTE, 2014. Castellón.
- Artgeneve Fair, Ginebra, Suiza.
- ARCO 09. Stand IVAM, Madrid.
- ARCO 03. Stand Facultad de BBAA de Valencia, Madrid.
- ARCO 95, Arteara Galería Ifema, Madrid.
- ARCO 89, Galería Post–Pos, Madrid.
- Interarte 88, Galería Post–Pos, Valencia.
- XVII Feria Internacional de Arte en Metal, 1982. Valencia.
- Interarte ’84. F.M.I. Valencia.

COLECCIONES-
PUBLIC COLLECTIONS
Instituto Valenciano de Arte Moderno, IVAM. 
Museum Moderner Kunst Stiftung Ludwig Wien (Viena).
Mie Prefectural Art Museum (Japón).
Museo Español de Arte Contemporáneo en Madrid.
Museu d’Art Contemporani de Vilafamés.
Ministerio de Cultura (España).
Fundació Caixa de Pensions en Barcelona.
Fundación Bancaja de Valencia.
Fundación de Fútbol Profesional, Madrid.
Carmela Sanguedolce Foundation. 
Colección Saidia.
Metronom, Barcelona.
Espais, Centre d’Art Contemporari de Girona.
Diputación de Alicante.
Diputación de Valencia.
Consejería de Murcia.
Conselleria de Bienestar Social, Valencia.
Universidad Politécnica de Valencia.
Biblioteca Valenciana de San Miguel de los Reyes, Valencia.
Real Academia de Bellas Artes de San Carlos, Valencia.



176



177



178

EXPOSICIONES COLECTIVAS – 
GROUP EXHIBITIONS
 
2024
- Una poética del tiempo. Intervención en
  Vilafranca, Castellón.
- NA-INMENSO. Casa de las luces, MuVIM,
  Titaguas.
 
2023
- Barro y agua. Fundación Pedro Cano. Blanca,
  Murcia.
- La Divina Comedia. Museo de Arte e Historia de
  Durango, Vizcaya.
 
2022
- RizomArtea. Bizkaia Aretoa- UPV/EHU, Sala
  Chillida.
- Elles. Museo de la Ciudad, Valencia.
- Ucrania. Ateneo Mercantil de Valencia.
- Donart. Palau Ducal dels Borja, Gandía. Valencia. 
 
2021
- Donde habita la herida. Casa de Porras, La
  Madraza, Granada.
- Pasiones periféricas. Instituto Gino Germani.
  Buenos Aires, Argentina.
 
2019
- Teixint identitats. Centre d’Art Tecla Sala
  L’Hospitalet de Llobregat, Barcelona.
- Museari queer art. Las Naves, Valencia.
- La col.lecció de L’IVAM a la UPV. Sala Josep 
  Renau. Facultat de Belles Arts de San Carles,
  Valencia.
- Pasiones periféricas. Sala Universitas. UMH, Elche.
 
2015
- Una vía hacia la mística. V Centenario del 
  nacimiento de Santa Teresa de Jesús. Auditorio
  San Francisco, Ávila.
- Espacialismo cromático. V Centenario del 
  nacimiento de Santa Teresa de Jesús. Centro del 
  Carmen, Valencia. 
- Officium. Acuda. Espacio de Arte, Godella,
  Valencia.

 2014
- Colección IVAM 25 Aniversario. IVAM Centro
  Julio González, Valencia.
- Al otro lado. Fundación Frax, Alfás del Pí, Alicante.

2013
- Entre bambalinas, Arte y moda. Instituto
  Valenciano de arte Moderno IVAM, Valencia.
- Sustratos. Instituto Valenciano de arte Moderno
  IVAM, Valencia.

2012
- Incontri Mediterrani Nord-Ovest. Lipari. Italia.
- 10 Mains. Mohammedia, Marruecos.
- Punto Projects. Galería Punto, Valencia.
- Pro_Creació. Palau Ducal des Borja, Gandía,
  Valencia.
- Identidad Femenina en la Colección del IVAM.
  Memorial de América Latina de Sao Paulo, Brasil.
  Museo de Arte Contemporáneo Dragao do Mar,
  Fortaleza, Brasil.
  Museo de Arte Moderno de Buenos Aires,
  Argentina.
  Museo de Arte Moderno de Bogotá, Colombia.
  Museo de Arte Contemporáneo de Santiago de
  Chile.
  Museo Nacional de Artes Visuales de Montevideo,
 Uruguay.

2011
- Obras Maestras del Siglo XX en la Colección del
  IVAM. Museo de Arte Moderno de Moscú, Rusia.
- Femenino Plural 1999 – 2011. Atarazanas,
  Valencia.

2010
- IVAM Donaciones. IVAM Centre Julio González,
  Valencia.
- Oeuvrè à Dix Mains. Centre d’art contemporain 
  d’Essaouira, Marruecos.
- Compartint Espais. Art i Multiculturalitat 
  Ayuntamiento de Algemesí, Valencia.
- La Línea Roja. IVAM Centre Julio González, 
  Valencia.



179

- Arte Español En La Colección del IVAM. Shanghai 
  Urban Planning Exhibition Center, China.
  Changshu Art Museum, China.
  Fujien Art Museum, China.
  Henan Art Museum, China.
- Coser y Callar. Bancaja - Fundación Caja 
  Castellón.

2009
- Conceptos Tridimensionales. Centro Cultural 
  Bancaja, Alicante.
- Arte y Gastronomía. IVAM, Centre Julio González, 
 Valencia.
- La Escultura en la Colección del IVAM. IVAM,
  Centre Julio González, Valencia.
- DONART. Palau Ducal dels Borja, Gandía 
  Valencia.
- Colección Museo de Bellas Artes. Murcia.
- Cosmética Dogmática. Caixa Forum, Barcelona.
 
2008
- Bons Tractaments. 28 Caixes per a donar i rebre.
  Ca Revolea. Valencia.
- 80…08, Un Itinerari. Fundació Espais D’art 
  Contemporani, Girona.

2007
- Dones amb Tecnología Ca Revolta. Valencia.
- Galería Nadir, Madrid.
 
2006
- No somos identic@as. Ca Revolea. Valencia
 
2005
- Sala Parpalló 25 anys. Sala Parpalló, Valencia.
- Colectiva de Arte Contemporáneo. Galería
  Dogma. Valencia.
- Convergentes-Divergentes Fundació Jaume I,
  Gandía, Valencia.
- Arte frente al Tsunami, Instituto Valenciano de
  arte moderno, IVAM, Valencia.
 

2004
- Letras para las niñas. Alicante.
- 25 años de Arte y la Constitución. Libertad,
  Pluralidad y convivencias en el Arte Valenciano
 Contemporáneo. Atarazanas, Valencia y Lonja del 
 pescado, Alicante.
- Mujeres en Conjunto. Museo de la Ciudad
  Valencia.
- Expo-Solidaris II. Tavernes de la Valldigna, 
  Valencia.
 
2003
- Espacios para la sonrisa. Fundación universitaria 
  CEU San Pablo, Valencia.

2002
- 20 Anys de la Sala Montcada. Memoria d’un
  espai. Caixa Forum, Barcelona.
- Arte Visual Experimental. Sala de la cárcel de
  Picassent, Valencia.
- L’últimissim art de les dones. Gandía.
 
2001
- Blancos, silencios y vacíos. Fundación Telefónica, 
 Madrid.
- 10 de cada. CAM, Elche y Sala de la Diputación
  provincial de Alicante.
 
2000
- Mujeres. Sala Exposiciones de la Comunidad de
  Madrid.
- Escultura en Hierro. Vila-Real, Castellón.
 
1999
- Cómo nos vemos. Imágenes y arquetipos
  femeninos. Tecla Sala, Barcelona.
  Círculo de Bellas Artes, Madrid.
- Una Cambra Pròpia. Museu d´Art Contemporari,
  Girona.
- LX Exposición Nacional de Artes Plásticas. 
  Valdepeñas.
- VI Certamen Cultural. Premio de Pintura y 
  Escultura. Casa de Velázquez, Madrid.



180

 
1998
- Femenino Plural.
  Casa de la Cultura, Puebla, México.
  Aguascalientes, México.
  Museo de la Ciudad, Querétaro, México.
  Museo de Arte, San Luis Potosí, México.
- La Trama de la Escultura. Cordoaria Nacional,
  Lisboa. Portugal.
- 14º Festival Internacional de Música
  Contemporánea. Alicante.
 
1997
- Cegueses. Museu d`Art Contemporani Girona.
- 100 Mujeres artistas en México. Galería
  Universitaria Aristos, Méjico D.F.
- Desplazamientos. Mie Prefectural Art Museum, 
  Japón.

1996
- Femminile, Plurale. 
  Palazzo Pinucci-Galleria Via Larga, Florencia, 
  Biblioteca Comunale, Bagno a Ripoli.
- Apariencias. Arteara Galería. Madrid.
 
1995
- Fondos de Arte Contemporáneo UPV. Centre
  del Carme, Valencia.
- Veinte mujeres artistas. Museo Nacional del
  Ferrocarril, Madrid.
- 15/45. Sala Parpalló, Valencia.

1992
- Artistas plásticos en la Mediterrania, Comunidad
  Valenciana, Expo ‘92, Sevilla.
- UNICEF 50 ANIVERSARIO, Palau de la Música
  de Valencia.

1991
- Escenarios de Tránsito, Fortalezza di Basso,
  Florencia, Italia.
- El muro del tiempo, Ayuntamiento de Gandía,
  Valencia.

1990
- Becats Alfons Roig. Sala Parpalló, Valencia.
- En vida vostra. Espais, Centre d’Art Contemporani,
  Girona.
- Muestra de arte joven 1990. Museo Español de
   Arte Contemporáneo, Madrid.
- Muestra de Nuevos Creadores. Ateneo Mercantil
  de Valencia.

1989
- Prisiones imaginarías. Espais, Centre d’Art 
 Contemporani, Girona.
- Génesis 3x3. Casa de Campo, Madrid.
- Ilusiones–Alusiones. Centro Cultural Conde
  Duque, Madrid.
- Finisecular. Centre Cultural Mislata, Valencia.

1988
- Escultura valencíana contemporánea. Círculo de
  Bellas Artes de Valencia.
- 10 Jahre... 10 Künstler. Stadt Mainz, Alemania.
- Ultima escultura a València. Sala Montcada. 
  Fundació Caixa de Pensions. Barcelona.

1987
- Ultimas tendencias XI. Jornadas de Arte
  Contemporáneo. Vila Real. Castellón.
- Galería Post-Pos. Valencia.
- Escultores Valencianos. Promocions Culturals
  del País Valencia.

1986
- Al aire Libre. Castillo de Buñol. Valencia.

1984
- Museo Nacional de Cerámica González Martí.
  Valencia.
- Els Paisos Catalans a l’Estació de Sants.
  Barcelona.

1981
- Círculo de Bellas Artes de Valencia.



181



182



183



184



185



186



187



188


